## **PERETZ**

### Isaac Leib Peretz

THE MAX PALEVSKY
YIDDISH LITERATURE COLLECTION



# NATIONAL YIDDISH BOOK CENTER AMHERST, MASSACHUSETTS 413 256-4900 | YIDDISH@BIKHER.ORG WWW.YIDDISHBOOKCENTER.ORG

•

## MAJOR FUNDING FOR THE STEVEN SPIELBERG DIGITAL YIDDISH LIBRARY WAS PROVIDED BY:

Lloyd E. Cotsen Trust
Arie & Ida Crown Memorial
The Seymour Grubman Family
David and Barbara B. Hirschhorn Foundation
Max Palevsky
Robert Price
Righteous Persons Foundation
Leif D. Rosenblatt
Sarah and Ben Torchinsky
Harry and Jeanette Weinberg Foundation
AND MEMBERS AND FRIENDS OF THE

•

National Yiddish Book Center

The *goldene pave*, or golden peacock, is a traditional symbol of Yiddish creativity. The inspiration for our colophon comes from a design by the noted artist Yechiel Hadani of Jerusalem, Israel.

The National Yiddish Book Center respects the copyright and intellectual property rights in our books. To the best of our knowledge, this title is either in the public domain or it is an orphan work for which no current copyright holder can be identified.

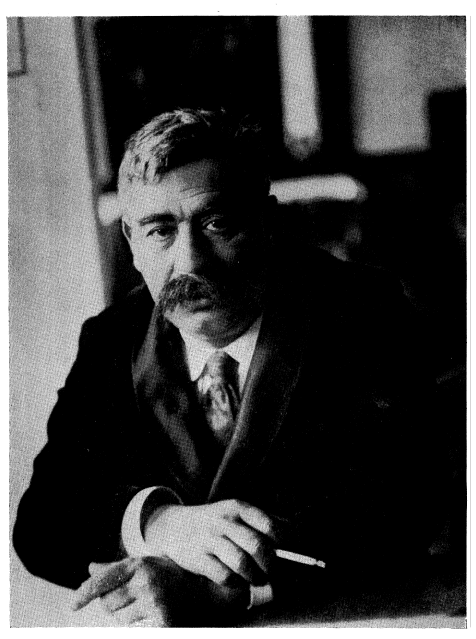
If you hold an active copyright to this work – or if you know who does –

please contact us by phone at 413-256-4900 x153, or by email at digitallibrary@bikher.org

#### YIVO BILINGUAL SERIES

## PERETZ





रीय हारा हरी

Y. L. PERETZ

## PERETZ

TRANSLATED AND EDITED
BY
SOL LIPTZIN



First printing: 2,000 copies Second printing: 3,000 copies

Copyright, 1947, by the Yiddish Scientific Institute—Yivo
Printed in the United States of America



The selections of the present volume were chosen by a Yivo committee of Samuel Charney, Sol Liptzin, and Max Weinreich, from the tales and essays of Y. L. Peretz on the basis of artistic value and timeliness. The dramas and poems of Peretz may be presented in a later volume of the Yivo Bilingual Series.

The views expressed by the editor of this volume in his introductions are, of course, his own and not necessarily those of Yivo.

#### **CONTENTS:**

| PREFACE                             |              |    | • | • |   | 5   |
|-------------------------------------|--------------|----|---|---|---|-----|
| CHRONOLOGICAL TABLE .               |              |    |   |   |   | 9   |
| Y. L. PERETZ, BARD OF JEWISH F      | REBIRT       | ГН | • |   |   | 11  |
| D.4.                                | חת ז         |    |   |   |   |     |
|                                     | RT I         |    |   |   |   |     |
| STARLIGHT AND DREAMLAND             |              |    |   |   |   |     |
| Introduction .                      |              |    | • |   | • | 23  |
| SELF-SACRIFICE .                    | •            | •  | , | • | • | 30  |
| PA <sup>-</sup>                     | RT II        |    |   |   |   |     |
| SILENT SOULS                        |              |    |   |   |   |     |
| Introduction .                      |              |    |   |   |   | 113 |
| SEVEN YEARS OF PLENTY               |              |    |   |   |   | 120 |
| THE MAGICIAN .                      |              |    |   |   |   | 128 |
| THE TREASURE                        |              | •  |   |   |   | 138 |
| AN IDYLLIC HOME .                   |              |    |   |   |   |     |
| MIRACLES ON THE SEA                 |              | •  | • | • | • | 154 |
| DAT                                 | RT III       |    |   |   |   |     |
| BEYOND LIFE                         |              |    |   |   |   |     |
| Introduction .                      |              |    |   |   |   | 171 |
| IF NOT HIGHER .                     |              |    |   |   |   | 174 |
| THREE GIFTS                         |              |    |   |   |   | 182 |
| BESIDE THE DYING .                  |              |    |   |   |   | 200 |
| THOU SHALL NOT COVET!               |              |    |   |   |   | 212 |
| CABBALISTS                          |              | •  |   | • |   | 224 |
| MIGRATIONS OF A MELODY              |              |    |   |   |   | 234 |
| Four Generations—Four V             | <b>VILLS</b> |    |   |   |   | 266 |
| PAT                                 | RT IV        | ,  |   |   |   |     |
| OF THINGS TO COME                   |              |    |   |   |   |     |
| HOPE AND FEAR .                     |              |    |   |   |   | 278 |
| A TRIP INTO THE FUTURE              |              |    |   |   |   | 284 |
| ON HISTORY                          |              |    |   |   |   | 296 |
| POETS, BOOKS, AND READERS EDUCATION |              |    |   |   |   | 310 |
| EDUCATION                           |              |    |   |   |   | 328 |
| OUR PLATFORM .                      |              |    |   |   |   | 340 |
| Advice to the Estranged             |              |    |   |   | • | 342 |
| ESCAPING JEWISHNESS                 |              |    |   |   |   | 352 |
| POSTSCRIPT                          |              |    |   |   |   | 380 |



#### CHRONOLOGICAL TABLE

- 1852 Yitschok Leibush Peretz, born on May eighteenth at Zamość, Poland.
- 1855 Enters Hebrew School at age of three. Main subject of study: the Bible.
- 1858 Begins Talmudic Studies at age of six.
- 1870 Is married off by his parents, at eighteen, in accordance with Jewish tradition; divorces his wife five years later.
- 1877 Begins the practice of law in his native town of Zamość. Meets with success in this profession.
- 1878 Marries Helena, the wife of his own choice.
- 1887 Is forced to abandon the practice of law.
- 1888 Enters upon his productive literary career in Yiddish.
- 1890 Settles in Warsaw. Is employed for the next quarter of a century by the Jewish Communal Bureau in a subordinate position. Active in Jewish affairs.
- 1894 Begins the writing of Hassidic Tales.
- 1899 Imprisoned for three months because of his participation in an illegal workers' meeting.
- 1902-4 Writes his Popular Tales.
- 1906-1908 Most active period as dramatist.
- 1908 Participates in the Czernowitz Conference of Yiddish writers and scholars. This conference stimulates literary productivity and scholarship in Yiddish. Begins publication of his *Complete Works* in ten volumes.
- 1914 First World War. Active in caring for Jewish refugees in Warsaw.
- 1915 Dies on April 3. One hundred thousand mourners at his funeral. Eastern Jewry everywhere pays tribute to its poet-laureate.
- 1945 Second World War ends. Thirty years after his death, Yiddishspeaking Jews in both hemispheres honor their ablest interpreter by proclaiming a Peretz year.

#### Y. L. PERETZ, BARD OF JEWISH REBIRTH

Jewish history, the continuous record of Jewish experience, is measured not in centuries but in millennia. It is not restricted to any single territory but covers the civilized globe. Lands in which Jewish life flourishes in one era may be denuded of Jewish activity during a later era. It is, therefore, more fruitful to classify Jewish historic experiences according to the various main centers rather than according to the purely temporal divisions of Ancient, Medieval, and Modern, which are so useful in recording the experiences of Occidental peoples. Thus, we can differentiate a Palestinian, a Hellenistic, a Babylonian, a Spanish, and an Eastern European cycle. The duration of a single cycle may be as long as the entire history of some more populous and temporarily more mighty nations.

The Second World War marks a definite turning point in Jewish history. It marks the end of the Eastern European era and the beginning of the American era. At the dawn of our century Eastern Europe, between the Elbe and the Dnieper, contained more than half of Jewry. By 1945, however, when the Second World War came to a close, Eastern Jewry lay prostrate and decimated. But despite the slaughter of six million men, women, and children, Hitler's supreme effort at annihilation of the Jews as a significant group on the world scene failed. He merely succeeded in definitely shifting the center of Jewish cultural life, even as Pharaoh and Nebukadnezar had done before him. Today America, which contains half of the world's Jews, has apparently taken over the leadership that Eastern Europe is too feeble to retain. America has become the present focal point of Jewish history. Tomorrow it may again be Palestine, the cradle of the Jewish nation, and in centuries-to-come it may be some other land hardly envisaged by twentieth-century eyes. American Jews can find the key to an understanding of themselves in the realization that they are now the main heirs of the Jewish cultural tradition, which does indeed go back to Biblical and even pre-historic times but that, in the more immediate past, was shaped, distorted, modified, and developed by unforgettable experiences of half a thousand years in Eastern Europe. An American Jew can learn a great deal about his own reactions to life's problems and even to specific American problems by studying this seemingly remote civilization.

Y. L. Peretz is the supreme literary artist of Eastern Jewry. From his masterpieces perhaps more than from the cold chronicles of objective historians, one can gain insight into the moods, morals, and folkways of this colorful cultural epoch and into patterns of behavior from which most American Jews are removed by a generation or two or three.

Peretz, who was born in 1852 at Zamość (pronounced Zamoshch) in Poland and died in 1915 at Warsaw, experienced all the ferment and restlessness that swept Jewish life from the mid-nineteenth century until the First World War. He was reared in the orthodox religious tradition that had persisted with but slight changes since the Middle Ages. Early in life, however, he ate of the sweet and somewhat poisonous fruit of the Enlightenment or Haskala. Nor did the heady wine of Jewish Romanticism or Hassidism pass him by without leaving profound imprints upon his personality. He participated in the rejuvenation of Hebrew and led the movement for the elevation and purification of the Yiddish tongue. He was part of the cultural revival in the lands of the diaspora, but there also penetrated to him the call of the Lovers of Zion.

Peretz belonged to a generation that was no longer satisfied to continue in the unchanging ways of its fathers or to pay lip service to religious observances and ancient rituals which to them appeared as a moat of stagnant waters separating the walled Jewish fortress from the wide world beyond. The talented critical youth of his generation experienced parental authority as tyranny and the cramped Jewish life with its many taboos and restrictions as a prison from which it yearned to break loose. Beyond the prison and the fortress-moat lay Utopia and the vast open spaces through which streamed the invigorating cultural currents of humanity-at-large. Idealistic youth stole forth furtively from semi-Asiatic villages or sallied forth boldly from the larger Jewish centers, hungry for foreign knowledge, athirst for alien panaceas, aflame with longing for unknown freedom and equality, zealous

for comradeship with the good, the beautiful, and the true. For the sake of a cause greater even than the Jewish cause, for the sake of mankind as a whole, the larger entity envisaged in intoxicating dreams, this youth, unwise in the ways of the world, became estranged from their own people and divorced from the God of their fathers.

Their hunger was not sated, their thirst was not stilled, their longing was not appeased, their zeal was not rewarded with fulfilment. Utopia proved to be a delusion, a fata morgana. The dreamers of the ghetto were not greeted by the outside world with a brotherly kiss. No arms were outstretched to receive them. No invitations were extended to them to participate in a feast of peoples, in a brotherhood of nations.

For a time these idealists continued to stammer pleas for acceptance within the foreign orbit. They placed their trust in socialistic and revolutionary parties, in the promises of liberal ministers, and in the allied striving of nationalities, such as the Poles, who were also being oppressed by an autocratic government. But, whatever faint hopes assimilated Jewish youth entertained ultimately petered out. Political parties misused their services, ministers proved faithless, other nationalities resisted their sincere overtures. Then they fell into an abyss of gloom and wallowed in despair. From this nihilistic mood, they often emerged in a penitent frame of mind, angry against the foreign seducers and false Messiahs, preferring the ossified Jewish folkways they had abandoned and the petrified rituals they had despised, homesick for the God of their childhood, for the synagogue and the ancient liturgy, for the intimate joyous ceremonies of Purim and Passover, and the awesome spirit of the Shofar season and Atonement Day.

Peretz knew this youth well and he often described their malady of estrangement and return. It was to some degree his own malady, from which he had quickly recovered with strength unspent, better able to assume intellectual leadership of his people and to battle for their integration as a vital organ in the world-organism.

From the age of three, Peretz too had been stifled by the close, stale atmosphere of the old fashioned Talmudic schools. At the age of fifteen, however, he was given a key to the library of a Jewish scholar in his native town. This library contained scientific, literary, historical, and miscellaneous knowledge in foreign tongues. Peretz fell upon this material, which was not readily accessible to him otherwise. He taught himself the foreign languages and devoured the unfamiliar books as though they contained manna from heaven. Secular education fascinated him more than did his religious studies. At twenty-five he completed the study of Russian jurisprudence and was admitted to the practice of law in his native town. Yitschok Leibush Peretz even became for a brief period Leon Peretz, intensely interested in Russia's problems and Poland's soul.

But his own roots in Jewish soil had been sunk too deeply. He recognized the bitter taste of the alien manna before it had poisoned him. He sensed his own homelessness when too far removed from his people's weal and woe. Hence his solicitude for the estranged Jews who sought to find their way back to their origins. He correctly evaluated the importance of their fresh and chastened viewpoint, he welcomed them back whole-heartedly, he encouraged their participation in Jewish communal activities, he even pleaded with the vacillating intellectuals to tend their own native vineyards; but at the same time he admonished them not to offend by an attitude of superiority and not to bring in alien ideologies as contraband.

Jewishness was for Peretz not a morass or swamp but rather a well of living waters. It was not static or congealed but dynamic and evolutionary. He did not ask for strict adherence to the letter of the law as laid down at Mt. Sinai, since this tended to arrest normal healthy Jewish growth and progress. Biblical Judaism was, in his eyes, the base but not the apex of the Jewish pyramid. He felt that no spot on earth, no moment in time, and no particular social class had an exclusive monopoly of Jewishness, but that everywhere, at all times, and amongst all sectors of the people, Jewishness was being lived and the Jewish spirit was sprouting, blossoming, and bearing fruit. No matter what language a Jew spoke, the intimate Yiddish, the sacred Hebrew, or even the more recently acquired tongues such as English, German, or Polish; no matter what ideas he propounded, radical or orthodox, revolutionary or conservative, his eloquence was Jewish eloquence, his wit was Jewish wit, his sensitiveness to his environment Jewish sensitiveness, and his reactions to eternal problems Jewish reactions.

Peretz was impressed by the inexhaustible energy of the Jewish people, their tremendous vitality that enabled them and still enables them to survive cruel, cripping blows and ever anew to raise their head high up to heaven, to their God.

Peretz's analysis of the Jewish scene at the dawn of our century does not read like a record of the past but like a description of Jewish life in our mid-century decade. In our day, even more than in his, Jews are ceaselessly on the move to the snows of Siberian forests, to the burning deserts of Africa, to the feverish swamps of Latin America, to the remotest corners of the habitable globe. They knock at all gates begging entry and are everywhere unwelcome, or else admitted reluctantly in driblets, and under heartbreaking conditions. They are driven from the European continent, which they have so long fertilized with their brains and blood and bedewed with their sweat and tears. They are expelled from lands in which they lived long before the present boastful nations arose and to which they contributed more than a proportionate share in the various fields of science, art, morality, and industry.

After every war new boundaries are drawn and new political divisions arise. Each upstart nation demands of its Jewish inhabitants new allegiance and new patriotism. Each little state, though it live but by the grace of mightier states, still insists on its sovereign right to expel its Jewish minority or to deprive them of all forms of cultural expression. Each people has its own streams and lakes, that flow beneath its own star-studded sky, and each people points with pride to its own mountains, fields, and forests that whisper to it intimate melodies of long ago and invite to dreams of coming greatness. The Jews alone are everywhere and vet nowhere; they skirt all streams, lakes, mountains, fields, and forests, but are left with nothing, nothing—save an unquenchable longing for one little spot, a bit of sandy earth through which flows the fabled Jordan. "A scattered and dispersed people, a wandering people, who seek work everywhere in order to eat, who eat from all ovens or hunger in all wildernesses, who cover every spot on earth with their sweat and blood—this world-people can never forget the land where their historic cradle stood. Their heart longs for this home. Their soul yearns to get there. Their prayers daily repeat the cry: Jerusalem! Jerusalem! Their main studies are the laws of Zion. Their daydreams: visions of Palestine. Their

pride: the priests and prophets of old, the kings of the House of David. Their love: Rachel, beloved of Jacob. They never say: fatherland; they always say: Land of our Fathers, Land of Israel, Holy Land. There do they seek their youth, their purity, their holiness. If a Jew has gone through life's vicissitudes and has accumulated sufficient security for his old age and has provided well for his children, he does not sit down to rest and to sing God's praises. No, there is one longing still unsatisfied, one desire still burning within him: to end his days in the Holy Land."

Despite the primacy that Jews accord to Palestine, Peretz did not believe that all energies should be concentrated in this one direction. He held that there were battles for self-preservation and for self-expression to be fought by Jews in all other lands where they formed a substantial minority. He did not conceive of the modern state as a Moloch on whose altar minority groups must sacrifice their national individualities. He rather held that iust as clans, tribes, and nations were originally formed in order to protect the weaker families against the inroads and machinations of the stronger families, so too did the larger political units, known as sovereign states, find their raison-d'etre in the protection which they afforded the national minorities against the encroachment of the aggressive majority population. If states were faithless to their trust, then the Jews need not yield to despair. They must, in such event, withdraw into their own inner fortress and develop for themselves their own cultural institutions, until the better day dawned when they could be integrated as a group into the larger cultural continents.

Peretz believed that such a day must inevitably come, but he did not expect it in the near future. The immediate outlook was not promising and he did not delude himself or his fellow-Jews by minimizing the hard road ahead. His messianic visions were indeed dazzling and breath-taking, but they were visions of the Golden Age at the end of time and not to be realized by his own generation.

Peretz told his generation that theirs was a world to whom the redeemer had not yet come, a world of sin and suffering, a world in which God's word was not supreme and in which justice did not prevail. God's people, the guardian of justice, must bide their time. They must not compromise with injustice even though assailed on all sides. They must not abdicate, even though cut off from food and drink. At the same time, they must not wait for equal rights to be brought to them by others on a silver platter or for a magnanimous act of liberation by pitying outsiders. "A universal, inter-group cannibalism has gripped the world and in this cruel war you will not awaken any sense of justice or conscience."

Peretz saw no difference between the actions of modern states and those of medieval monarchs, save that the latter were more frank in their brutality toward the Jewish minority while the former cloaked their intentions in revolting hypocritical phraseology. When a medieval ruler needed money, he opened the gates of his country to Jews, and because of this gracious privilege he demanded that the Jews love him and his land and kiss the soil that gave them refuge. Hardly did the Jews bow to the ground, kiss the soil, and come to love their adopted land, when the monarch felt the need of more money, ever more money, until the guests were plundered to the last farthing, and then they were expelled as useless beggars. The modern European states did not behave any differently towards their patriotic and super-patriotic Jews. Most of these states participated in the plundering of Jewish possessions and then discovered that the Jews as an impoverished group were no longer an asset.

Peretz believed in Jewish self-emancipation in the diaspora. His most venomous darts were directed against those Jews who placed their hope for the salvation of the Jewish people upon liberal Christian forces and upon democratic and socialistic parties. The first demand of these forces and parties was that Jews give up Jewishness, disown all specific Jewish interests, deny their brotherhood with their fellow-Jews in other countries, and cast aside three thousand years of Jewish culture. In return, Jews would be permitted to pay the bloody costs of liberating other peoples and allowed to pull the chestnuts out of the fire with bare hands, so that others might enjoy a meal.

Peretz warned Jews not to be misled by the rosy promises of politicians, who were most eloquent when in opposition to a government and bore no responsibility for official acts and policies. Experience taught that, the moment these politicians came to power, they proved incapable of healing the severe Jewish wounds with mere phrases and found it inconvenient to go beyond words. He asked Jews to face the bitter truth that, though they

were the first to preach justice, they themselves would be the last to receive it, and that, though they fought in the vanguard of all movements for the salvation of the common people, they themselves would be the last to attain salvation.

When the Russian Revolution of 1905 roused the enthusiasm of Jews everywhere, Peretz called attention to the pogroms that accompanied it. Peretz's essay "Hope and Fear" formulated his position. He welcomed the destruction of the old order, but he did not expect Utopia to result from any new revolutionary regime. In another essay, entitled "The Day," he spoke out even more frankly:

"My people have been chosen for shame and scorn, wounds and suffering, beatings and pain. But thereby, they are driven to the outermost bounds of human justice, to the last milepost on the road to human freedom, to the final victory over physical power and physical oppression. The so-called majority, on the other hand, in whose name you speak and which you want to make happy, is only another of the many forms of oppression. My people's brow has been branded with the mark of Cain and thereby my people are cursed to wander eternally, cursed but also blessed. In the hands of the Iew, the reddest of all flags has been placed forcibly and he has been told: 'Go, go on and on, with all liberators, with all fighters for a better tomorrow, with all destroyers of Sodoms. But never may you rest with them. The earth will burn under your feet. Pay everywhere the bloodiest costs of the process of liberation, but be unnamed in all emancipation proclamations, or be rarely or scarcely mentioned. Go and bleed further! You are the weakest and the least of the nations and you will be the last for redemption. As long as a single stone of the old walls is left standing, it will rest on your shoulder and weigh you down. As long as blood is shed anywhere or a will suppressed or a wing clipped, it will be your blood, your will, your wing. You will be the last to be freed, on the day when man will rise above the earthly, all-too-earthly, when human worms will be transformed into human eagles.' Don't be so proud of your red flag, revolutionists, it is but a weak reflection of the bloody flag in the hands of the Chosen People—of the people, cursed and blessed to be the last of the redeemed, to be the eternally bleeding, highest soaring expression of the divine in life. I go with my people. My soul is inflamed by the glory of their flag and I cry out: 'Jews of all lands and states, unite! Long and dangerous is the road. Close ranks!'"

Peretz was the tribune of the Jewish people, the voice of their conscience, the spokesman for their masses. The hundred thousand Jews that marched in silence through the streets of Warsaw in 1915 to pay final tribute to him on the day of his funeral were but a small fraction of the millions he influenced and inspired throughout the past half century. He spoke the language of the common man and he expressed the pain, idealism, and messianic hope, that was lodged in the Jewish heart. He once related the following Greek story and it is his own story:

When Sparta was besieged and the situation within the town became critical, a call for help went out to Athens. The Athenians responded by sending a single hunchbacked person. Sparta gnashed its teeth in anger. But this unwarlike person was the poet Pindar. He took up his position in the market-square and sang a martial song that lent strength to all enfeebled hands and roused all faltering hearts to renewed deeds of valor. The foe was repelled and victory won.

Peretz was the Jewish Pindar. He revived faltering Jewish hearts and strengthened enfeebled Jewish hands. The spirit he called into being grew and flourished until it attained the height of heroism a generation later in the Battle of the Warsaw Ghetto, when the naked hands of Jewish men, women, and children went into action against the tanks and cannons of Nazi hordes. The Jewish heroes and heroines who manned Warsaw's ghetto walls went down fighting for a more moral world, even as did their ancestors who manned Jerusalem's walls nineteen centuries ago. Their spirit is in the pages of Peretz. It is an indominable spirit. It is as good a heritage as any that could have been bequeathed by the Jews of Eastern Europe to their heirs and kinsmen on America's soil.

## PART I STARLIGHT AND DREAMLAND

#### INTRODUCTION

Themes of literature and folklore wander from land to land and from century to century. In the course of their wandering, they are modified by each generation in accordance with its experiences and by each people in accordance with their traditional ways of thinking and feeling. A study of the changes in plot-structure, character delineation, thought-content, mood or atmosphere, effected in a particular theme by a particular version yields insight into the soul not only of the individual writer but also of the people whom he mirrors and the age to which he speaks. The more universal the theme and the more gifted the writer, the more fruitful are the results of such a comparative study.

One of the finest and least known masterpieces of Peretz is the long narrative *Self-Sacrifice*. From the viewpoint of comparative literature, it is the Yiddish version of the Tannhäuser theme and the Alcestis theme in a most original combination. It deserves detailed analysis.

Tannhäuser was a German minstrel of the thirteenth century who led an adventurous life and who became the subject of a strange legend immediately after his death. This legend is rooted in medieval troubadour lore and is the expression of the Christian ideal of asceticism and the Christian negation of this earthly vale of tears. Italian chapbooks of the fourteenth and fifteenth centuries reveal to us various stages of the growing legend. A German folksong of the sixteenth century shows the story full-grown and contains the basic structure which is followed by the later versions. During the Victorian Age, the Tannhäuser legend experienced its most popular revival. English poets, such as Richard Monckton Milnes, William Morris, Algernon Charles Swinburne, and John Davidson, seized upon this theme as a vehicle to voice the re-awakened interest in the conflict between paganism and Christianity. German poets, such as Achim von Arnim, Clemens Brentano, and Heinrich Heine, popularized the legend among their countrymen. It is Richard Wagner's dramatic and musical version, however, which has been most influential and has had the greatest vogue throughout the Christian world for the past century.

A comparison between the interpretation of Wagner, the literary representative of the Christian Occident, and that of Peretz, the literary exponent of Eastern Jewry, can therefore serve to focus attention upon several fundamental differences between the two cultures.

Wagner's Tannhäuser is a knightly Minnesinger who is torn between his love for the saintly Elizabeth and the beautiful shedevil Venus. Unable to resist the lure of the flesh, he descends to the Venusberg and spends passionate years in the fascinating mountain grotto of the heathen goddess. Ultimately, however, sense-life begins to cloy upon him. All the wiles of Venus and all the charms of her Amorettes are unable wholly to stifle the soul's cry for salvation from the bondage of the flesh and the soul's longing for the heavenly realm of the Virgin Mary. Wresting himself loose from the arms and lips of the infernal deity. Tannhäuser returns to his former haunts and is welcomed by the saintly Elizabeth and the Landgrave of Thuringia. At a singing festival, arranged by the Landgrave at the Wartburg, the Minnesingers of the realm are called upon to sing love's praises. While all the contestants sing of heavenly love, the desire of the soul for the unattainable, Tannhäuser interrupts with hymns to Venus and the intoxicating love that sets all the senses aglow. Horrified by this minstrel's impulsive revelation of his sojourn at the court of Venus, the Landgrave banishes him from Thuringia and from all association with the pure angelic Elizabeth. Tannhäuser, becoming aware of the enormity of his crime, is advised to betake himself as a pilgrim to Rome and to confess his sins to the Pope. He is to accept whatever penance the Holy Father decrees for him, since no form of atonement can be deemed too severe when the soul's salvation is at stake. Tannhäuser dons a pilgrim's robe and, staff in hand, he wanders on to Rome. There he confesses his great sin but the Pope refuses him absolution. Pointing to the withered staff, he tells the pilgrim that there was just as little likelihood of the penitent escaping eternal damnation for his enormous crime as there was of the staff again bearing green leaves and again bursting into bloom. Realizing the hopelessness of ever obtaining salvation, Tannhäuser makes his way back to the mountain of Venus, so that he may at least experience hellish joys at the side of his demonic paramour, since heavenly joys are eternally closed to him. His despair is premature, however, for, in God's eyes, no sinner is beyond redemption. The penitent, whom even the Pope dared not pardon, is forgiven by God. A miracle takes place. The withered staff bursts into blossom and bears green leaves. The intercession of the holy Elizabeth at the gates of heaven saves Tannhäuser just as he is about to pass through the portals of the Venusberg. He breathes his last, purified of sinful longing.

To a Jewish narrator writing for a Jewish audience, this entire problem, the conflict between asceticism or heavenly love and Venus or earthly love was largely devoid of meaning. Jewish men were generally married off by their parents at the age of eighteen and women even earlier. No matter how tragic their fate, Jews did not look upon this earth as a vale of tears and did not accept asceticism as a desirable goal towards which human beings should strive. Hence the erotic themes and sex problems that form the main content of Occidental literatures were reduced to a more subordinate role in Jewish literature. Until the dawn of our own century less emphasis was placed on the hunger for love, the desire of the flesh, the battle against the sex instinct. Greater emphasis was placed on the hunger for knowledge, the desire for learning, the urge to fathom God's ways with man. The ideal was a life devoted to Torah. By Torah, in the widest sense, the Jew meant not merely, and not primarily, the five books of Moses but the entire literature dealing with divine lore, especially the inexhaustible treasures of the Talmud and its commentaries. A lifetime of study was inadequate to master the accumulated wisdom of centuries upon centuries, the brooding of the best Jewish minds on eternal problems. Torah did not consist of volumes to be read but of ideas and generalizations to be analyzed, dissected, interpreted, and debated in oral disputations with oneself and with others.

The conflict of Tannhäuser between Venus and the Virgin Mary, between physical lust and spiritual adoration, is therefore transmuted in Jewish literature into a conflict between Torah for the sake of gain and Torah for its own sake, between learning with a utilitarian aim and learning with no motive other than

better to comprehend God's world and to justify God's acts. Hananya, the Jewish Tannhäuser, is placed by Peretz in the midst of this conflict. He strays from the path of true learning, he succumbs to the temptation of showing off his knowledge, he delights in refuting and confounding other scholars. His knowledge is essentially negative and hence sinful. He pierces the Torah with verbal spears and swords and spreads ruin and havoc everywhere. At a wedding feast, paralleling the Wartburg festival, the Jewish Tannhäuser displays his sophistry and tricks of argumentation in a most devilishly skillful fashion and is cursed by the headmaster of Jerusalem's School of Learning, who tells him: "Hananya, you can ruin an entire world. It is better that you forget your learning!" That very moment something snapped in Hananya's brain, he forgot every word of Torah he had ever learned. To live in spiritual darkness without the light of Torah is for a Jew equivalent to damnation and hellish torture. No penance is too severe, if it can gain for a person readmittance into the realm of the learned.

But whence is salvation to come? Hananya wanders forth into exile, garbed in linen rags, with a hempen rope about his loins, and a pilgrim's staff in his hand. There is as little likelihood of his soul bursting into blossom and recollecting Torah as there is of his staff blooming again and bearing green leaves. Hananya roams about in the desert, pondering mournfully on his young years that are to pass away without a ray for his darkened mind. Exhausted, he falls asleep and in a dream he is told to go to the good-hearted Reb Hiya of Safed's School of Learning and to make a full confession of his sin. There Hananya will find atonement, the staff will bloom again, and he will be spiritually reborn. Elijah the Prophet, a power in heaven no less efficacious than the saintly Elizabeth, has interceded for him.

The Tannhäuser-version lets the Minnesinger die immediately after his redemption from sin, so that he might enter into heaven as a purified soul, unsullied by further earthly contacts and temptations. An early death is also foretold for Hananya and yet, were this destiny fulfilled, the whole tale would not be meaningful from the viewpoint of Jewish tradition. The Christian's striving is to escape this world and its bonds. The greatest reward for the penitent is to be received, purged of sin, in the realm beyond

death. The Jew, however, strives for knowledge in this world, so that he may live more fully here and now. Knowledge obtained on the brink of death is for him less useful than knowledge which he can apply to increase his own happiness and to gladden all living creatures. Hananya must, therefore, be redeemed from ignorance and spiritual night, but not at the cost of death. A way must be found to annul or to circumvent even a decree of fate, immutable though it may seem to be.

The most famous example of the successful snatching of a human being from the realm of death, despite a decree of fate, was the story of Alcestis and Admetus, an ancient legend given its best classical interpretation by Euripides and persisting in folk-lore throughout medieval and modern times. In Peretz's use of this legend, the Jewish stamp is as unmistakable as is the Greek view of life in the ancient adaptation or the medieval Christian approach in Hartmann von Aue's version of the twelfth century or modern psychological motivation in Robert Browning's rendering during the past century.

The legend of the Euripidean Age is as follows:

In ancient days King Admetus ruled happily over a prosperous land and was married to a devoted wife, Alcestis. But a cruel fate decreed for him an early death. Only one way remained for him to avert the fulfilment of the destiny: if he could get someone else to die in his place. None of his loyal subjects and not even his aged parents were willing to forego the most precious gift of life. Alcestis made the supreme sacrifice, however, and for her husband's sake she descended into the shadowy realm of Hades. Her unselfishness was rewarded and she was returned to life and to her husband.

The medieval form of this legend, best recorded in the version of Hartmann von Aue and more recently in those of Henry Wadsworth Longfellow and Gerhart Hauptmann, has the following content:

Once upon a time there was a Crusader Heinrich von Aue who was stricken by leprosy while at the height of his fame and happiness. He became an outcast, doomed to an early horrible death. Only one possibility for a cure was made known to him: if he could bathe in the blood of a virgin who sacrificed herself

for him of her own free will. None of the highborn ladies could be expected to forego life for his sake. A peasant girl, however, was ready to perish for his sake. At first he agreed to accept her offer but at the last moment it dawned upon him that a girl who behaved thus was a more valuable personality than he himself, and he refused to let her go through with the ordeal. This purification of his soul of selfishness and worldliness effected also a purification of his body and he emerged from the experience with renewed health and greater happiness.

The Yiddish form of the legend in the version of Peretz is as follows:

Hananya, the penitent pilgrim, is to be permitted to expiate his sin. He is to marry a good wife and is to die on the eighth day after the wedding. The marriage ritual with its sevenfold blessing is to serve as atonement for half his sin and his death for the other half. He himself is unaware of this fate in store for him, but the daughter of the headmaster of Safed's School of Learning learns of this decree from her father and, unknown to anyone, she undertakes to circumvent fate. She is married to Hananya. On the eighth day after the wedding, at the very moment that the staff of this penitent blossoms again and he recollects the Torah he once knew, she steals into the garden in his disguise and the poisonous snake, sent to bite Hananya, mistakes her for his assigned victim and bites her. At the heavenly Seat of Judgment the error is discovered and her soul is ordered back to its body. She refuses to return, however, on the ground that nobody can be required to suffer twice the pain of dying. She will go back only on condition that her first death is accepted in lieu of Hananya's death. The heavenly host agrees and Hananya lives on to become a great sage in Israel.

In the classical version of the story, the woman, who among the Greeks occupied a lower position than the man, sacrifices herself for him and he accepts her sacrifice as a matter of course. He is at first unaware of his extreme selfishness, since he is, after all, her lord and master, her king and husband.

In the medieval version, it is a peasant girl who is ready to give up her life for the superior aristocrat and to obtain in exchange a happier and more blessed existence in paradise. Not until the last moment does the lord have scruples about accepting the sacrifice of the serf's daughter.

In the Jewish version, however, it is a wealthy and gently nurtured young lady who voluntarily gives up her life for a beggardly student; it is the daughter of Safed's most prominent Jew who of her own free will marries the accurst youth, even though she is aware all the time that he is doomed to an immediate death. For only thus can she redeem his soul from the darkness enveloping it. There is no claim upon her as in the case of Alcestis. who owes everything to her husband and yields to the insistence of the royal egoist for a sacrificial victim. Nor is she exchanging a miserable earthly existence for a more blessed abode as in the case of the medieval peasant girl, who as vassal owes some allegiance to her lord and looks forward to a heavenly reward for a meritorious act. Miriam, the Jewish Alcestis, has everything to lose and nothing to gain. Hers is the most unselfish love of all. Furthermore, unlike the classical Admetus and the Christian Heinrich von Aue, both of whom desire another person's sacrifice, the Jew Hananya is completely without knowledge of Miriam's plan to die in his stead and he would certainly never permit it, if he had the slightest intimation of such a plan. He has not a trace of the egoism of his predecessors. His is the purest soul among them.

In combining the Tannhäuser and the Alcestis legends, Peretz purges these themes of foreign motivation and foreign ideals and substitutes Jewish feeling and Jewish idealism. He bathes his characters in kindness and pity. He infuses into them gentleness and warm humanity. He gives them of the sweetness of his own soul.

In Self-Sacrifice, Peretz opens for his readers the gates of dreamland and invites them to stroll about under starlight.

#### SELF-SACRIFICE

Many generations ago there lived in Safed a Jew famed for his wealth and good fortune. As a jeweler, who dealt only with precious diamonds and genuine pearls, his riches were real and not merely hearsay, as is so often the case nowadays.

He dwelt in a palace of his own, a palace whose windows were gleaming eyes looking out upon the Sea of Galilee. A magnificent garden encircled this palace, a garden with a most attractive variety of trees, with all kinds of fruit, with singing birds, fragrant herbs, and luxurious vegetation of great beauty and medicinal value.

The paths of the garden were broad and fashioned of gleaming sand. Along the paths, trees grew aloft until their crowns met on high and intertwined and shaded the paths.

Scattered and dispersed throughout all ends of the garden were arbors, wherein to rest, and mirrorlike ponds, whereupon swam hither and thither geese of a rare whiteness—a veritable earthly Garden of Eden.

The Jew had his own donkeys and camels, with which to traverse the desert, and his own ship, complete with captain and crew, with which to sail over the sea.

In short, would that every son of Israel could enjoy what this man had!

Nor was he niggardly with his wealth: he arranged matches for his children with rabbis, theological heads, and outstanding scholars of Babylon and Palestine; he sent his sons to the best seats of learning, and when they went forth, he gave unto each of them in most magnanimous fashion not only their money but also the inheritance that might some day be due them, and all this in cash. At length, he was left with only the youngest daughter, his beloved Sarah, whom he treasured above all else.

Sarah was exceedingly beautiful, kind-hearted, and good-natured beyond compare.

#### מסירת־נפש

מיט דורות צוריק האָט געשמט אין צפֿת אַ ייִד אַ גבֿיר און אַ גרויסער בעל־מזל, וואָס האָט געהאַנדלט מיט צירונג און אַלערליי אַבֿנים טובֿות ומרגליות. און געווען איז דער ייִד אַן עושר אַן אמתער, נישט קיין אויפֿגעבלאָזענער, ווי הײַנטיקע צײַטן.

און געהאָט האָט ער זײַן אייגנס אַ פּאַלאַץ, וואָס האָט אַרויסגעקוקט מיט ליכטיקע פֿענצטעראויגן אױפֿן ים פּנרת; און אַרומגערינגלט האָט דעם פּאַלאַץ איכטיקע פֿענצטעראויגן אויפֿן ים פּנרת; און אַרומגערינגלט האָט דעם פּרות אַ גאָרטן אַ גרויסער, מיט אַלערליי גלוסטיקע ביימער, מיט כּל המינים פּרות און זינגענדיקע פֿייגל, און מיט אַלערליי שמעקעדיקע קרײַטעכצער און אַנדערע געוויקסן, הן לנוי והן לרפֿואה.

און געהאַט מיט גאָלדענעם אויסגעשיטע מיט גאָלדענעם און געהאַט דער גאָרטן וועגן ברייטע, אויסגעשיטע מיט גאָלדענעטראָפֿן זאַמד. און די ביימער איבער די וועגן האָבן זיך אין דער הייך צוזאַמענגעטראָפֿל מיט די קרוינען, און צוזאַמענגעפֿלאָכטן און פֿאַרשאָטנט די וועגן.

און סוכּות זענען צעזייט און צעשפּרייט געווען אויף אַלע עקן פֿון גאָרטן צום אָפּרוען, און וואַסערלעך, איבער וועלכע די טײַערסטע ווײַסע גענדז — בר־אַווות הזענען אַרומגעשווומען, האָבן געגלאַנצט ווי די שפּיגלען, המש אַ גן־עדן התחתון.

און געהאַט האָט דער ייִד זײַנע אייגענע אייזלען און קעמלען, צו פֿאָרן איבער דער מידבר; און אַן אייגענע שיף, מיט אייגענע שיפֿסלײַט און אַ שיפֿס־איבער דער מידבר; און אַן אייגענע שיף. מיט אייגענע שפֿסלײַט און אַ שיפֿס־פאַפּיטאַן — צו פֿאָרן אויפֿן ים....

מיט איין וואָרט: אויף כּל ישׂראל געזאָגט ....

און דער ייִד האָט נישט געקאַרגט די מטבע, און האָט זיך משדך געווען מיט רבנים, ראָשי־ישיבֿות און אַזוי גאונים פֿון בבֿל און ארץ־ישראל, און האָט אוועקגעשיקט, אוועקגעשיקט די קינדער למקום תורה; און וואָס אַ זון ער האָט אַוועקגעשיקט, האָט ער אים באַלד אָפּגעטיילט בכּסף מזומן זײַן חלק ירושה, אויסער נדן, כּיד הגבֿיר. און מיט דער צײַט איז בײַ אים געבליבן נאָר די ייִנגסטע טאָכטער מיטן נאָמען שׁ ר ה, דאָס געליבטע מוזיניקל, וואָס ער האָט געהיט ווי דעם שוואַרצ־נאָמען שׁ ר ה, דאָס געליבטע מוזיניקל, וואָס ער האָט געהיט ווי דעם שוואַרצ־אַפל פֿון אויג.

— די שרה איז געווען אַ גרויסע יפֿה־פֿיה, און אַ לבֿ טובֿ, און אַ מזג טובֿ אין לשער. When the time came for this sole remaining daughter to be given in marriage, he had the Rabbi of Safed correspond with the head of Babylon's famed School of Learning and the latter recommended a rare prodigy of this Yeshiva, a young man named Hiya. The letter of recommendation to the Rabbi of Safed contained such expressions as "the crown of my head," "the crown of my entire Yeshiva," "family—of the finest," "background—not to be surpassed."

A rumor spread that the young man Hiya sprang from the seed of kings. This rumor could neither be denied nor confirmed, because during the riots in Babylon, when Hiya lost father, mother, brothers, and sisters, and when he himself escaped as if by a miracle, the family record casting light upon his lineage disappeared and he himself in his great modesty never spoke about the matter. Certain it is, however, that people who passed the young man in the street stopped to gaze upon him as upon a lustrous image and more than one person made a benediction over his beauty, since his appearance was princely and the divine spirit rested upon his countenance.

Hiya settled at Safed at the house of his father-in-law—to a life of study and communal service.

His period of ease and freedom from care did not last long, however, because his father-in-law died soon thereafter and the young man had to assume the heavy burden of business responsibilities and had to undertake journeys to distant lands. In other words, Hiya became a business man who ranked among the great merchant-princes of this earth.

Practical affairs did not, however, alienate him from his studies. When he rode on a camel across the desert, the camel-driver led the animal by the bridle, but Reb Hiya himself always kept a book in his hand and never lifted his eyes from its pages. When he voyaged in his ship, he had a private cabin, wherein he sat alone and occupied himself with religious studies, both what is revealed in Holy Writ and what is still concealed in sacred works.

He even found time to learn the seven secular sciences from old sheiks, whom he encountered along the caravan trails: the sciences of medicine, zoölogy, astronomy, etc.

His charity knew no bounds and could not be calculated in exact figures, for wherever he went and wherever he tarried, he gave lavishly to the needy. He not only put aside a tenth of his profits as his tithe for the poor, while still en route, but he also ransomed fellow-Jews when the necessity arose.

מסירת־נפֿש

און פֿאַר דער בת יחידה, אַז עס איז געקומען די צײַט, האָט ער זיך אַראָפּ־ געברענגט, פֿון נשיא פֿון בבֿלס ישיבֿה, אַ טײַערע כּלי, מיטן נאָמען חייא.

און געשריבן האָט דער ראָש־ישיבֿה אויפֿן בחור צום צפֿתער רבֿ נישט מער און נישט וויניקער, ווי עטרת ראשי ועטרת הישיבֿה; דאָס הייסט: די קרוין פֿון ראָש־ישיבֿהס קאָפּ, און די קרוין פֿון דער גאַנצער ישיבֿה. און דערצו נאָך הישלשלת היוחסין״, ד״ה: גאָר דאָס אייבערשטע פֿון שטייסל — ייַחוס שבייַחוס.

און אַ קלאַנג איז געגאַנגען איבער דער וועלט, אַז אותו הבחור חייא קומט אַרויס ״מזרע המלוכה״; נײַערט בשעת חירום אין בבּל, ווען מען האָט דעם חייאן געהרגעט פֿאָטער און מוטער און אומגעבראַכט שוועסטער און ברידער, און ער אַליין איז ניצול געוואָרן, ממש על־פּי נס, — איז דער ייִחוס־בריוו פֿאַרלוירן געוואָרן... האָט אָבער ר׳ חייא, דער גרויסער עניו, דערפֿון קיין מאָל נישט גע־רעדט, ווייסט מען נישט. — זיכער איז אָבער, אַז מענטשן וואָס האָבן דעם בחור חייא איז גאַס געזען האָבן זיך אָפּגעשטעלט קוקן אויף אים ווי אין אַ שײַנדל אַרײַן, און נישט איינער האָט אַ ברכה געמאַכט איבער זײַן שיינקייט. וואָרעם אַ פּנים האָט דער חייא געהאַט פֿון אַן אמתן בן־מלך; די שכינה האָט אויף אים גערוט....

באַזעצט זיך דער חייא בײַם שווער אין צפֿת — על התורה ועל העבודה....

נישט לאַנג אָבער האָט זײַן מנוחה געדויערט; דער שווער, דער אַלמן, איז נישט לאַנג אָבער האָט זײַן מנוחה געדויערט; דער יונגער־מאַן האָט געמוזט איבער־אַ צײַט נאָך חייאס חתונה ניפֿטר געוואָרן. דער יונגער־מאַן האָט איין וואָרט, נעמען די גרויסע עסקים און מאַכן נסיעות איבער ווײַטע מדינות. מיט איין וואָרט, ער איז געוואָרן אַ גרויסער סוחר, פֿון די גרעסטע אויף דער וועלט.

דאָס האָט אָבער אים, חלילה, צו ביטול־תורה נישט געבראַכט.

דאָס קעמל, אויף וועלכן ער איז געריטן איבער דער מידבר, האָט עמעץ פֿון דער קאַראַוואַנע בײַם צײַמל געפֿירט, און ר׳ חייא האָט נישט אַרױסגעלאָזט דאָס ספֿר, װאָס ער האָט געהאַלטן, פֿון האַנט, און נישט אַראָפּגענומען קיין אויג פֿון ספֿר.

און אין שיף האָט ער געהאַט אַ חדר מיוחד (קאַיוטע בלע״ז), וווּ ער איז געזעסן ביחידות און עוסק געווען בתורה, הן בניגלה, הן בניסתר.

און ער האָט נאָך אַפֿילו געפֿונען צײַט צו לערנען זיך שבֿע חכמות בײַ די אַלטע שייכן, מיט וועלכע ער פֿלעגט זיך טרעפֿן אויפֿן וועג, ווי חכמת הרפֿואה, שיחת חיות ועופֿות און אַפֿילו אַ ביסל אצטגנינות וכדומה....

און אַ בעל־צדקה איז ער געווען, אין לשער ואין לספר. ובכל מקום בואו בוו ר׳ חייא האָט זיך ערגעץ אַפּגעשטעלט אין קהילה — פּזר, נתן לאבֿיונים — האָט ער קודם כּל מפֿריש געווען מעשר־עני פֿון ריווח אויפֿן וועג, אַחוץ פּידיון־ שבֿוים לפֿי הצורך.

Furthermore, he was able to perform great services to the Jewist community as a whole. The trade in diamonds and pearls brough him into close contact with royalty and its officials. Because of his fine personality, his honesty, and his wisdom, he found favor in their eyes. They had faith in him and in the words that emanated from his lips, and, whenever he interceded in behalf of the Jews, they gladly granted his request.

He thus became an acknowledged spokesmen for the Jews, a mediator when trouble threatened. By the power of his words, he annulled monstrous accusations, he liberated from prisons, he saved from lashes and chains, he snatched, more than once, doomed victim from the hangman's noose. In addition, he saved many young souls whom he released from mosques where they were facing forced conversion.

During the time that Reb Hiya was away on trips, Sarah, hi righteous wife, was wont to take his place at their home in Safer and carried on all his charitable activities in a manner befitting a capable and trustworthy wife. Reb Hiya had complete faith in he judgment. He was certain that whoever entered his house famished would leave it sated and whoever came in athirst would go out re freshed. He was confident that his mate would raise their only daughter Miriam to follow in the path of righteousness and to grow up to be good and benevolent.

And so it really came to pass: the palatial home was always ful of guests, poor wayfarers, wandering scholars, rabbis, heads of rc ligious seminaries. If these traveled abroad to seek funds for thei institutions, they would stop off, both going and coming, at th House of Reb Hiya's Wife—such was its common designation. Sh never failed to receive them with a smile and to provide them with the best food and lodging. In return, she asked merely that the place their hands on the dear head of her only daughter and confe their blessing upon the child.

The blessings had their effect: Miriam grew up an unusuall fine child, a real gift of heaven. All of Safed was proud of he and said: "Hiya's daughter is as bright as daylight and as radian as the sun." "Hers is the charm and grace of Queen Esther." Thes judgments were no exaggeration. She was the image of her mother, th beautiful wife of Hiya.

Unfathomable, however, are the ways of God. Besides, did no the wise King Solomon state long ago: "Whomsoever God loves, h און אַזוי פֿלעגט ער אויך טון גרויסע טובֿות דעם כּלל־ישׂראל.

וואָרעם דער מיסחר מיט אַבֿנים טובֿות ומרגליות האָט אים מקרבֿ געווען צו מלכות מיט אירע שרים. און מיטן שיינקייט און ערלעכקייט, און אפֿשר מער נאָך מיט זײַן חכמה, האָט ער שטאַרק נושא־חן געווען אין זייערע אויגן, און זיי פֿלעגן אין אים אמונה האָבן, גלייבן לכל היוצא מפּיו און אַלץ צוליב טון....

פֿלעגט ער זײַן אַ שתּדלן און אַ מליץ יושר על כּל צרה שלא תּבֿוא... און ברוח פּיו האָט ער מבֿטל געווען בילבולים נוראים: אַרויסגענומען פֿון תּפֿיסות, באַפֿרײַט פֿון מלקות און קייטן; און נישט איין מאָל און אין דער לעצטער מינוט —פֿון תּלינס הענט; אַחוץ כּמה וכּמה יונגע נפֿשות וואָס ער האָט אַרויסגענומען פֿון מעטשעטן, וואָס מען האָט זיי געוואָלט אָפּשמדן איבערגוואַלט....

און איבער דער צײַט װאָס ר׳ חייא איז געװען אַ מהלך בדרך, פֿלעגט שׂרה די צדקת ממלא מקומו זײַן אין דער היים אין צפֿת לכל דבֿר שבצדקה, װי עס פּאַר אַן אמתער אשת־חיל. ובטח בה לבֿ בעלה, — האָט זיך ר׳ חייא אױף איר פֿאַרלאָזט און איז זיכער געװען, אַז דער הונגעריקער װאָס װעט אַרײַנקומען אין זײַן הױז װעט אַרױסגײן אַ זאַטער; און דער דאָרשטיקער — אַן אָנגעטרונ־ קענער. װי אױך, אַז זי װעט זייער בת יחידה, מרים, מגדל זײַן לצדקה ולמעשים טובֿים און מדריך זײַן אין פּשרן װעג.

ופך הווה: דער פּאַלאַץ איז שטענדיק פֿול געווען מיט אורחים און אָרעמע־ ופּך הווה: דער פּאַלאַץ איז שטענדיק פֿול געווען מיט אורחים און אָרעמע־ לײַט. און תּלמידי־הכמים, רבנים און ראָשי ישיבֿה וואָס פֿלעגן אַרויסגיין לחוץ לאָרץ וועגן צרכי הציבור און צוריקפֿאָרן האָבן זיך, אַהין צו וועגס, ווי צוריק צו וועגס, אָפּגעשטעלט — אַזױ פֿלעגט מען שוין זאָגן — בײַ ר׳ חייאס ווײַב, און זי פֿלעגט זיי מקבל זײַן בסבֿר פּנים יפֿות און שפּײַזן מיט אַל דאָס גוטס, און פֿלעגט נאָר פֿאַרלאַנגען, זיי זאָלן אַרױפֿלייגן זייערע הענט אױף דער בת־יחידהס קעפּעלע און בענטשן זי מיט מזל....

און די ברכות האָבן אָנגעהויבן מקוים צו ווערן: די איינציקע טאָכטער מרים איז געווען אַן אויסטערליש געראָטן קינד. אַ ברכה פֿון זײַן ליבן נאָמען. און גאַנץ צפֿת פֿלעגט זיך בענטשן מיט איר. מען זאָגט: ״חייאס טאָכטער לײַכט ווי די זון״, ״איז קלאָר ווי דער טאָג״; ״עס ליגט אויף איר אסתר המלכהס חן וחסד״; און זי איז ווירקלעך געווען אַ יפֿה־פֿיה — די מוטער אויסן אויג.

chastises?" The Creator of the Universe often brings trials and troubles to the righteous so that he may test how deep and steadfast they are in their faith.

Be that as it may, Sarah, the woman of so many virtues, suddenly fell sick. Reb Hiva heard the bad news when he was far from home. His heart told him to expect the worst. He threw all business-matters aside and hastened home, over mountains and valleys, seas and deserts. He met with all sorts of hindrances: in the desert donkeys and camels collapsed under him because of thirst; on the high sea storms threatened to rip his ship asunder—but God was with him, he overcame all obstacles, and arrived home safely. Unfortunately, Sarah was nearing her end. When the saintly wife saw her husband, she gathered her strength, sat up in bed, offered thanksgiving to the Creator of the Universe for heeding her prayer and letting her gaze upon her ideal mate before her death. She turned to Reb Hiya, consoled him, and assured him that she was accepting the agony of death with the same gladness as everything else sent by God. She also spoke to him of her only daughter Miriam, who had meanwhile fainted away and had to be carried off. Reb Hiva assured her that he would be both father and mother to their daughter, that he would not let the hands of a strange woman bend or distort or (God forbid!) break their young seedling. She, in turn, promised him that in the other world she would not forget them for a moment, that she would always exert herself in heaven to obtain for her only daughter a husband of worth, honor, and virtue. If ever there should arise a doubt, dispute, or difficulty in this respect, she would do all she could to obtain permission on high to appear to Reb Hiya in a dream and would in this way reveal to him the proper course of action.... Thus she took leave of Reb Hiya and, since she had already completed her final confession, she merely repeated the cardinal statement of the Jewish faith: Shma Yisroel—"Hear O Israel, the Lord our God, the Lord is One!" Then she opened her eyes once more, looked at Reb Hiya with great love and tenderness. and asked him to give regards to her daughter and to accept heaven's will without murmuring. Then she moved down from her pillow. drew up her feet, turned towards the wall, and her pure soul took its flight.

When the prescribed thirty days of mourning were over, Reb Hiya, without a moment's hesitation, liquidated his business, sold his pearls, diamonds, and the other precious stones at an almost ridiculous

זענען דאָך אָבער גאָטס דרכים נישט צום פֿאַרשטיין. און צוריק געשמועסט, — "וכיח" את אשר יאהב ... יוכיח" האָט דאָך שוין שלמה המלך, עליו השלום, געוֹאָגט: "את אשר יאהב ... יוכיח" וועמען זײַן ליבער נאָמען ליבט. דעם שטראָפֿט ער; טייל מאָל ברענגט דער רבונו של עולם גאָר אויפֿן צדיק אַ נסיון; ער פּרוּווט מיט יסורים דעם צדיק, צו זען, ווי ווייט, ווי טיף, און ווי שטאַרק דעם צדיקס בטחון איז. -- סײַ ווי סײַ, שרה די צדקת פֿאַלט פּלוצלינג אַוועק. ר' חייא באַקומט די בשורה־רעה אויף אַ ווײַטן וועג. און לבֿ יודע מרת נפֿשו — פֿילט ער, אַז עס איז שלעכט, וואַרפֿט ער אַוועק אלע עסקים און לויפֿט אַהיים איבער טאַל און איבער בערג, מידבריות און ימים. באַגעגענען אים אַלערליי מניעות. פֿאַלן אונטער אים אין מידבר אייזלען און — קעמלען פֿאַר דאַרשט; שטורעמווינטן ווילן אים צעשלאָגן דאָס שיף אויפֿן ים איז אים אָבער דער זכות התורה והעבודה בײַגעשטאַנען. האָט ער גובֿר געווען אַלע מניעות און איז אַהיימגעקומען בשלום... האָט ער אָבער שוין געטראָפֿן די צדקת שֹרה בײַ יציאת נשמה... נאָר ווי די צדקת האָט אים דערזען, האָט זי זיך געשטאַרקט און אױפֿגעזעצט אױפֿן בעט, און נאָך אָפּגעגעבן אַ שבֿח והודיה צום בורא־עולם וואָס האָט אויסגעהערט אירע תּפֿילות, זי זאָל זען איר כּשרן צדיק פֿאַר דער פּטירה; און דרייט זיך איבער צו ר׳ חייאן, און טרייסט אים און רעדט מיט באַהבֿה... און רעדט מיט און איז אים מבֿטיח, אַז זי איז מקבל די יסורי־מוות באַהבֿה אַירט אַרױסגעפֿירט אַ װאָר מען האָט מען דער בת־יחידה בת־יחידה וואָר אַ װאָרט װעגן דער בת־יחידה מרים ,פֿאַרחלשטע ... און ר׳ חייא זאָגט איר צו, אַז ער וועט זײַן פֿאַר איר אי אַ טאַטע, אי אַ מאַמע: אַז קיין פֿרעמדע הענט וועלן דאָס יונגע ביימעלע נישט בייגן, נישט קרימען, נישט, חס ושלום, ברעכן... וכּנגד זה זאָגט זי אים צו, אַז זי וועט אויפֿן עולם־האמת קיין רגע אָן זיי נישט פֿאַרגעסן. אַז זי וועט זיך שטענדיק מיִען פֿאַר דער בת־יחידה וועגן אַ זיווג, עס זאָל זײַן לפֿי כּבֿודה ומעלתה... און אויב עס וועט זיך מאַכן, חס ושלום, אַ סיכסוך, אַ ספֿק, צי אַ מניעה, וועט זי אַלץ אָנווענדן און באַקומען רשות צו באַוויַיזן זיך ר׳ חייאן אין חלום און זאָגן וואָס מען דאַרף... אַזוי האָט זי זיך מיט ר׳ חייאן געזעגנט, געזאַגט נאַך אַ מאַל שמע ישראל (עס איז שוין געווען נאָך ווידוי) און נאָך אַ מאָל געעפֿנט די אויגן און אַ קוק געטון אויף ר' חייאן באַהבֿה רבה און מיט חן וחסד. און געהייסן גריסן די טאָכטער, און געבעטן אים, ער זאָל מקבל זײַן דעם גזר־דין פֿון זײַן ליבן נאָמען באַהבֿה, און האָט זיך אַראָפּגערוקט פֿון קישן, אייַנגעצויגן די פֿיס ... און איבערגעדרייט זיך צו דער וואַנט — ויצאה נשמתה בטהרה

\*

און באַלד נאָך שלשים האָט ר׳ חייא, אָן אַ רגע ייִשובֿ־הדעת, מיט אַ מאָל אָפּגעשניטן פֿון אַלע מיסחרים, פֿאַרקױפֿט די פּערל און בריליאַנטן און אַלערליי אָפּגעשניטן פֿון אַלע בחצי חנם, און האָט זיך באַזעצט במנוחה על התורה אָנדער צירונג כּמעט בחצי חנם, און האָט זיך באַזעצט במנוחה על התורה

price, and settled down to a tranquil life of study and communal activity at Safed.

In his palatial home he founded a Yeshiva. He sought out and assembled in this institution all the young men of Safed and its environs who were adept at learning and he taught them every day something worth knowing. They imbibed his wisdom eagerly. The poor among them were his special responsibility. He maintained them in his palace, two or three to each splendid room. He provided lavishly for all their needs. He clothed them like the sons of the rich. He even gave them pocket-money, so that if they wished to indulge themselves a little once in a while, they should not be embarrassed in the presence of their more prosperous friends.

When such a young man in due course came to be of marriageable age—eighteen, according to Jewish tradition—Reb Hiya would send for marriage-brokers and would select for him a suitable match. He would see to it that board and other necessities were guaranteed in accordance with the student's merits and qualities. He himself would provide the dowry, clothing, gifts, and at least half the wedding-expenses and the marriage-broker's fee. Moreover, he himself would lead the young man under the wedding canopy during the marriage ceremony—an office usually reserved for a father—and after the ceremony he would bless the couple in accordance with the ancient rites. As for his own daughter Miriam, he hoped that one day he would come across a rare prodigy, a young man who would find favor in the eyes of God and man.

In the course of his correspondence with his relative, the headmaster of Babylon's School of Learning, whom he used to consult both on learned matters and on family affairs, he once wrote the following letter in flowery metaphorical Hebrew, a letter which loses much of its sweetness when translated into a profane tongue:

"With God's help I planted a very beautiful garden (the Yeshiva) with all varieties of trees bearing fruit of all sorts (the students) and whenever a fruit becomes ripe and juicy (of marriageable age), I seek out for it a worthy person (a good father-in-law) and I have this person make a benediction over it (wedding-benediction). If God will favor me and show me a citrus fruit of finest quality and without blemish, it shall be for my only daughter, my dear Miriam (Long may she live!)."

When the headmaster of Babylon's Yeshiva replied in his usual laconic style: "Are there not distinguished scholars in your own

והעבֿודה אין צפֿת... און אין פּאַלאַץ זײַנעם האָט ער זיך געעפֿנט אַ ישיבֿה, און האָט אויסגעזוכט און פֿאַרזאַמלט אין איר פֿון צפֿת און פֿון דער סבֿיבֿה אַלע בחורים ווויללערנער, און האָט געזאָגט פֿאַר זיי, וואָס גאָט גיט אַ טאָג, דעם שיעור. און זיי האָבן דאַרשטיק געטרונקען זײַנע רייד, און די אָרעמע בחורים פֿון צווישן זיי האָט ער גאָר אין גאַנצן אויף זיך גענומען און זיי אויפֿגעהאַלטן בײַ צווישן זיי האָט ער גאָר אין גאַנצן אויף זיך גענומען און זיי אויפֿגעהאַלטן בײַ זיך אין פּאַלאַץ, צו צוויי און צו דרײַ בחורים אין אַ חדר מפֿואר, און האָט זיי מפֿרנס געווען בעין יפֿה, און האָט זיי מלביש ומנעיל געווען כּבֿני הגבֿירים. וכל מחסורם עליו — פֿאַרזאָרגט אַפֿילו מיט קליינגעלט. אַ בחור זאָל זיך קענען אַ מאַל אָנטון אַ נחת און נישט פֿאַרשעמט ווערן פֿאַר זײַנע בעל־הבתישע חבֿרים....

וכשהגיע התור, אַז אַן אָרעם־בחור איז געקומען צו שמונה־עשׁר־לחופּה, פֿלעגט ר׳ חייא שיקן נאָך שדכנים און אויסקלײַבן אים אַ שידוך מיט קעסט און אַנהאַלטעניש, לפֿי כּבֿודו ומעלתו, און פֿלעגט געבן נדן, הלבשה ומתנות און נעמען אויף זיך כאָטש האַלב הוצאות החתונה מיט רח״ש, און פֿלעגט אַליין פֿירן צו דער חופּה, נאָך דער חופּה משמח זײַן חתן־כּלה כּדת וכּדין, און וואָס אַנבאַלאַנגט זײַן טאָכטער מרים, האָט ער געהאַפֿט, אַז עס וועט זיך אים טרעפֿן גאָר אַ כּלי יקר — טאַקע, ווי מען זאָגט, פֿאַר גאָט און פֿאַר לײַט.

וועגן דעם ענין האָט ער אַ מאָל געשריבן בדרך משל צו זײַן מחותן דעם נשיא פֿון בבֿל, מיט וועלכן ער פֿלעגט זיך דורכשרײַבן, הן אין דבֿרי תּורה, הן אין עניני משפּחה, אויף לשון קודש, וואָס מיר זעצן דאָ איבער אויף עבֿרי־טײַטש פֿארלירט עס אַ סך פֿון מתיקות.

## און אַזוי שרניבט ער:

"מיטן הילף פֿון זײַן ליבן נאָמען האָב איך מיר געפֿלאַנצט זייער אַ שיינעם גאָרטן (דאָס מיינט ער די ישיבֿה), מיט כּל המינים ביימער, וואָס טראָגן כּל המינים פּרות (דאָס מיינט ער די תלמידים) און אַז אַ פּרי ווערט צײַטיק און זאַפֿטיק (דאָס מיינט מען: ראָוי לחופּה), זוך איך אים אויס אַן אָדם הגון (אַ שיינעם מחותן) און הייס אים אַ ברכה מאַכן (ברכת נשואין), און אַז גאָט וועט מיר העלפֿן, — שרײַבט ער — און עס וועט זיך באַווײַזן אַן אתרוגל אַ הדר, גאָר אָן אַ פּגימה, וועט שוין אין דעם הדרל זוכה זײַן בתי היחידה מרת מרים תחי׳ ״.

און אַז דער נשׂיא פֿון בבֿל האָט אים צוריק געשריבן מיט זײַן לשון בקיצור נמרץ: Yeshiva?", Hiya then hinted that scholarship was not the main consideration.

"Learning is like water," he wrote in his metaphorical style, "Not all waters have their source in the Garden of Eden (not everyone engages in learning for its own sake). One person studies to satisfy his ego: he wants to surpass and excel his fellow students. Another studies for the sake of prestige: he doesn't so much want to honor the Torah as he himself wants to receive honor because of his knowledge of the Torah. A third has still another unhealthy motive impelling him to study: he likes argumentation; his happiness lies in displaying not God's wisdom but his own cleverness, his own original interpretations, his own minute discoveries; he is delighted with his own achievements, his scholarly acrobatics. Just to be original, he is even willing to twist and distort the Torah out of its true context. There is a fourth type of student who is even more materialistic. He uses his education as an entering wedge to make the proper contacts, to find a provident father-in-law, luxurious living, and a fat inheritance. Assuming that among the many students one can be found who is interested in learning for its own sake—there is always some stain, some dregs, some blemish in the taste. In short, there are many citrus fruits, but Reb Hiya wants something superlative, inside and out; the inside of a human being is not, however, so easy to discern.... It is good to respect a person but nevertheless to be on guard. Where can a perfect specimen be found?"

The headmaster of Babylon's Yeshiva replied in his customary terse style: "If you'll look, you'll find! Have faith!"

But how shall one set about looking?

"A person's character is easily discerned by peering into his eyes," Reb Hiya was wont to say. "The soul dwells in the body as in a prison. The Creator of the Universe in his great mercy, therefore, opened for the imprisoned soul two little windows. These are the eyes. The soul looks out of these windows, perceives the world, and is seen by it. These two unfailing mirrors of the soul are, however, obscured by curtains placed in front of them: the lids. A person whose soul has some failing tries to prevent too close scrutiny, even as a bride with a defect is kept out of sight before her wedding and so he lowers the curtains over his eyes, ostensibly out of modesty."

מסירת־נפֿש

היכי דמי, עס זאָלן אין דייַן ישיבֿה נישט זייַן קיין לומדים מופֿלגים?
 גיט אים ר' חייא אַנצוהערן, אַז ״לא המדרש עיקר״.

- אין תורה, שרייבט ער אים בדרך המליצה, אלא מים; תורה איז געד גליכן צו וואַסער. אָבער נישט אַלע וואַסערן פֿליסן אַרויס פֿון גן־עדן (נישט יעדערער, הייסט עס, לערנט לשם שמים)... איינער לערנט לשם תאוות הנצחון: ער וויל איבעריאָגן און מנצח זײַן זײַנע חבֿרים; אַ צווייטער מיינט נאָר צו באַנוצן זיך מיטן כבוד פֿון דער תורה... נישט ער זאַל מכבד זײַן די תורה, נאַר די תורה זאַל אים מכבד זײַן; אַ דריטער האָט צום לערנען גאַר אַן אַנדער מין יצר הרע — ער האָט ליב שכלדיקס! ער פֿרייט זיך נישט מיט גאַטס תורה, נאָר מיט זײַן אייגענער! מיט זײַנע חידושי־תורה, מיט זײַנע המצאָהלעך; ער קוועלט פֿון זײַנע אייגענע אויפֿטועכצער, פֿון זײַנע קונצן וואָס ער באַווײַזט אין דער תורה! און, צוליב אַ קונץ, איז ער אַפֿילו גרייט מגלה פּנים צו זײַן בתורה שלא פהלכה. טייל זענען מער מגושם. מאַכן זיי זיך פֿון דער תורה — אַן אָנהאַלטעניש, קעסט און צו געפֿינען אַ שווער אַן אָנהאַלטעניש, קעסט אַ האַק צו גראָבן אין מיסט. און צו געפֿינען אַ ריין קישקע מיט שמאַלץ, און, איבער הונדערט און צוואַנציק יאַר, — א ירושה!.... און ווען אַפֿילו מתוך שלא לשמה קומט אַ מאַל לשמה. — בלײַבט אַלץ אויף דער נשמה אַ פֿלעק, אַן אָפּזאַץ, אַ טעם לפגם! הכּלל, אתרוגים כשרע זענען פֿאַראַן פֿיל, וויל אָבער ר' חייא אַ הדר: עס זאַל זײַן תוכו כברו, און דעם תוך פֿון א מענטש – איז נישט אַזוי לײַכט צו דערקענען... כבדהו וחשדהו; און ער וויל גלאַט כשר!

איז אים דער ראָש־ישיבֿה מודה, און ענטפֿערט אים, כּדרכּו, בתּכלית הקיצור:

"יגעתי ומצאתי תאמין. ---

\*

## ווי אַזוי אָבער זוכט מען?

הוא היה אומר, אַ מענטש — פֿלעגט ר׳ חייא זאָגן — וואָלט לײַכט געווען צו דערקענען אין די אויגן... די נשמה אין גוף זיצט ווי אין תּפֿיסה; האָט דער בורא עולם, מיט זײַן גרויס רחמנות, געעפֿנט דער נשמה אין דער תּפֿיסה צוויי פֿענצטערלעך, דאָס זענען די אויגן פֿון אַ מענטש, זי זאָל דורך זיי אַרויסקוקן, זען די וועלט, און לאָזן זיך דערקענען דער וועלט! וואָלט מען אין די אויגן יעדן דערקענט, האָט אָבער אַ מענטש פֿאָרהענגלעך צו די פֿענצטערלעך — ברעמען, מיט וועלכע ער קאָן זיי פֿאַרשטעלן... און, אַ מענטש, וואָס האָט אַ נשמה מיט אַ פֿגם, באַהאַלט ער זי, ווי מען באַהאַלט קודם החופה אַ כּלה מיט אַ מום, און ווען די נשמה וויל זיך באַווײַזן, לאָזט ער די פֿאָרהענגלעך אַראָפּ; מכּלומרשט פֿאָר עניות....

In the opinion of Reb Hiya, it would be easier to recognize the true character of a human being by his voice. Reb Hiya reasoned as follows:

"A human being may be likened to the product of a potter's hand. An ordinary person is no more than a broken piece of pottery, but the extraordinary individual, the superior personality, resembles a ceramic masterpiece which can contain learning without losing a drop. It can do so because it is absolutely perfect. Yet, how can we be sure that such a bit of earthenware has not the slightest crack, not even a minute crack invisible to the eye? We knock on the pot and listen to its resonance. If the pot produces a pure whole sound, we are assured of its perfection. If not, we know it to be all too fragile. This test may be applied to human beings as well.

"A person who is not whole and sound will have in his voice some overtone, or undertone, or accompanying tone, or dissonant tone, or tremulous tone. He will not have a pure, clear, perfect sounding voice. There is one important difference between a human being and a pot, however: the former does not respond to our knocking with his genuine tone, if it is defective, but has the ability to imitate, parrotlike, tones normally alien to him. Did you ever hear a sound far away, which you thought belonged to this bird or that, and when you came near, you discovered it was the mimicry of a parrot?..."

Reb Hiya constantly put these observations to the test, as follows:

It was his custom to teach the day's lesson in the forenoon. In the afternoon he would let his pupils roam about in the garden; he would let them disport themselves in the shade of the trees, taste of the fruit—after making the appropriate benediction—inhale the fragrance of the various herbs, and repeat the lesson by heart while walking, or else discourse about some learned topic. Well, even if they engaged in a friendly conversation on a non-learned topic, this was no crime. Reb Hiya would shut himself up in his room during those hours and study the Torah and its hidden meanings.... In his room was a window looking out upon the garden, a window with a heavy silk curtain to keep out the sun. From time to time Reb Hiya would take off his spectacles, lay them on his book, cover it with a foulard scarf, and put the snuff-box on the top. Then he would walk over to the window and stand a little while behind

לײַכטער, זאָגט ר׳ חייא, וואָלט שוין געווען צו דערקענען אַ מענטש אינעם קול. אין דעם האָט ער געהאָט זײַן אייגענע שיטה:

"משל — פֿלעגט ער זאָגן — פֿחרס הנישבר": אַ פּראַסטער מענטש איז נישט מער ווי אַן ערדענער שאַרבן. און דער גאַנצער מענטש, דער אָדם השלם — צו אַן ערדענער כּלי וואָס קאָן אין זיך מקבל זײַן די תּורה און פֿאַרלירט — נישט קיין טראָפּן. הני מילי? ווען דער טאָפּ איז גאַנץ... ווי אַזוי דערקענט מען אָבער, צי דער טאָפּ האָט נישט קיין שפּעלטל, כאָטש עס איז נישט מיטן אויג צו דערזען? מוז מען אָנקלאַפּן אָן דעם טאָפּ און הערן זײַן קלאַנג — האָט דער טאָפּ אַ ריינעם, פֿולן קלאַנג, מה טובֿ! אַניט איז טאַקע משל כּחרס הנישבר... און אַזוי אויך דער מענטש.

אַ מענטש װאָס איז נישט גאַנץ קאָן האָבן אַן אייבערקול, אַן אונטערקול, אַ בײַקול, אַ צעשפּאָלטן קול, אַ ציטערדיק קול, אָבער נישט קיין ריינעם, קלאָרן קלאַנג; קיין רעכט קול האָט ער נישט! איז אָבער אַ מענטש קיין טאָפּ נישט; אַז מען קלאַפּט אָן, און ער האָט נישט זײַן אייגן קול, מאַכט ער נאָך אַ פֿרעמד קול... טוט ער ווי אַ פּאַפּוגײַ. דו הערסט אַ מאַל פֿון װײַטנס אַ קול, מיינסט, דער און דער פֿויגל, און אַז דו קומסט צו — אַ נאָכגעמאַכט קול, אַ פּאַפּוגײַ....

וכה יעשה כל הימים — לויט דער שיטה פֿלעגט ר׳ חייא זיך נוהג זײַן אַזוי:

דעם שיעור פֿלעגט ער זאָגן פֿאָר וואַרעמעס; און אַ פּאָר שעה פֿאַר מינחה פֿלעגט ער אַרויסלאָזן די תּלמידים אין גאָרטן אַרײַן: זאָלן זיי מטייל זײַן אין שאַטן פֿון די ביימער, טועם זײַן פֿון זייערע פּרות און אַ ברכה מאַכן, און אויך נהנה זײַן פֿון די ריחות פֿון אַלערליי קרײַטעכצער, און שפּאַצירנדיק, אי־ בערחזרן דעם שיעור בעל־פּה, אָדער גלאָט רעדן פֿון תּורה; אַפֿילו שיחת רעים איז אויך קיין ספּנה נישט... און ער פֿלעגט זיך דעמאָלט מתבודד זײַן אין זײַן חדר, און לערנען סתרי תּורה... און זײַן חדר האָט געהאָט אַ פֿענצטער אין גאָרטן אַרײַן, מיט אַ שווער זײַדענער פֿאָרהאַנג פֿאַר דער זון. און פֿון צײַט צו צײַט פֿלעגט ר׳ חייא אַראָפּנעמען די ברילן, לייגן אױפֿן ספֿר און נאָך צודעקן מיטן פֿולאַרענעם טיכל און אַרױפֿלייגן דאָס טאַבעק־שקעטעלע — און צוגיין צום פֿענצטער, און שטעלן זיך אַ ווײַלע אונטער דער פֿאַרהאַנג, און אײַנהערן צום פֿענצטער, און שטעלן זיך אַ ווײַלע אונטער דער פֿאַרהאַנג, און אײַנהערן צום פֿענצטער, און שטעלן זיך אַ ווײַלע אונטער דער פֿאַרהאַנג, און אײַנהערן צום פֿענצטער, און שטעלן זיך אַ ווײַלע אונטער דער פֿאָרהאַנג, און אײַנהערן צום

the curtain. He would listen to the voices of his pupils, who were walking about in the garden, in pairs or in groups, and who were talking to each other as friends do, without the need of being on guard or of changing their voices.

He could not hear and he did not want to hear what they said. Only the voices and not the individual words penetrated up to his room.... As the months passed and Reb Hiya failed to hear a single true voice, he fell into a mood of despondency.

Once he went so far as to complain to the Lord: "O, Creator of the Universe," he sighed, "the little birds in the garden, who have merely an animal soul, sing your praises. My pupils, who have a human soul and individuality, study your Torah. Why are the voices of your little birds so pure and whole, sounding like the expression of perfect souls, while, on the other hand, my pupils..."

He didn't finish the thought, however, since he didn't want to speak of his own pupils adversely. Nevertheless, his despondency remained.

From time to time new pupils arrived, new voices, but still not a single one of the finest quality.

Once he stopped his daughter Miriam. He looked at her with great love and pity and asked her:

"Dear daughter, do you ever visit mother's grave?"

"Yes, dear father," she answered and kissed his hand with great tenderness.

He kissed her on the forehead, patted her gently on the head, and gave her his blessing. After a while, he asked:

"And what do you pray for at mother's grave?"

She lifted her faithful eyes, looked up to him, and said:

"I pray for your health, dear father! You are sometimes so sad and I, alas, don't know how to make you happy. My mother (Peace be with her) knew how. So I pray to her that she should instil such knowledge into my heart or that she should come to me in a dream and teach me how to make you happy."

He patted her silken cheeks and told her:

"God be thanked, my daughter, I am in the best of health.... There is something else you must ask of your mother!"

"What, dear father?"

"When you visit your mother's grave, dear daughter, ask her to try, to try hard, and to see that what I have in mind for you should be fulfilled." מסירת־נפֿש 45

זיך צו די קולות פֿון זײַנע תּלמידים װאָס גייען אַרום אױף די שפּאַצירװעגן, פּאָרן־ אָדער קופּקעלעך־װײַז, און רעדן צװישן זיך װי חבֿרים, און האָבן קיין סיבה נישט צו היטן זיך און בײַטן די קולות....

וואָס זיי האָבן געשמועסט, האָט ער נישט גע וואָלט און נישט גע קאָנט הערן: אַרויף ביז צו זײַן חדר איז צוגעקומען פֿון די בחורים נאָר דער קלאַנג אַליין, אָן אַ חיתוך הדיבור... און אַז עס איז אַוועקגעגאַנגען אַ צײַט, און ר׳ חייא אַליין, אָן אַ חיתוך הדיבור... און אַז עס איז אַוועקגעגאַנגען אַ צײַט, און ר׳ חייא האָט קיין אמת רעכט קול נישט געהערט, איז ער אַרײַנגעפֿאַלן אין עצבֿות.

:אַמען: מאָל האָט ער זיך אַפֿילו געקלאָגט פֿאַר זײַן ליבן נאָמען

רבונו של עולם! זיפֿצט ער: די פֿייגעלעך אין גאָרטן וואָס האָבן נאָר אַ נפֿש חיה זינגען דײַן שבֿח, און די תלמידים מײַנע, וואָס האָבן אַ נשמה און אַ יחידה, לערנען דײַן תורה... פֿאַר וואָס איז דאָס קול פֿון דײַנע פֿייגעלעך אַזוי ריין, אַז עס גיסן זיך אין זיי אויס גאַנצע נשמות, בשעת ווען מײַנע תּלמידים — — — —

געענדיקט אָבער האָט ער נישט: מקטרג זײַן אױף זײַנע תּלמידים האָט ער נישט געװאַלט... דאָס עצבֿות אַבער טרעט נישט אַפּ!

פֿון צײַט צו צײַט קומען אָן נײַע תּלמידים, נײַע קולות, אָבער אַלץ קיין קֿמז־סולת נישט!

און איין מאָל שטעלט ער אָפּ די טאָכטער מרים, קוקט אויף איר אַ װײַלע מיט גרויס ליבשאַפֿט און רחמנות, און גיט זי אַ פֿרעג:

- ?קבֿר, מאָל, טאָכטערשי, אויף דער מאָמעס קבֿר גייסט אַ מאָל
- יאָ, טאַטעשי! ענטפֿערט זי אים און קושט אים דערבײַ מיט גרויס ליבשאַפֿט די האַנט.

קושט ער זי אויפֿן שטערן, און גלעט זי האַרציק איבערן קאָפּ, און בענטשט זי דערבײַ, און פֿרעגט דערנאָך:

?און װאָס בעטסטו בײַ איר, טאָכטער — און װאָס

:הייבט זי צו אים אויף אירע געטרייע אויגן און זאָגט

- פֿאַר דײַן געזונט, טאַטעשי, בעט איך! ביסט טייל מאָל אַזוי טרויעריק... און איך, נעבעך, ווייס נישט, מיט וואָס דיך משמח צו זײַן... זי, די מאַמע, עליה השלום, האָט געווסט... בעט איך בײַ איר, זי זאָל עס מיר אַרײַנגעבן אין האַרץ אַרײַן, אָדער צו חלום קומען און אויסלערנען, ווי אַזוי דיך משמח צו זײַן....

גלעט ער זי איבער די סאַמעטענע בעקלעך און זאָגט איר:

- איך בין, ברוך השם, טאָכטער, בקו הבריאה! עפּעס אַנדערש דאַרפֿסטו בעטן בײַ דער מאַמען! בייַ דער מאַמען!
- אַז דו װעסט גיין, טאָכטערשי, אױף דער מאַמעס קבֿר, בעט זי, זי זאָל זיך מיען, שטאַרק מיען און זען, עס זאָל מקוים װערן דאָס װאָס איך טראַכט זיך מיען, דיר.

She answered him simply: "Yes, dear father!"

\*

One late afternoon, while Reb Hiya was sitting in his room towards the rear of the house, he heard a loud dispute in the forward part of the house. He could distinguish two voices: the angry voice of his chief assistant and a strange young voice, probably that of a newcomer. The latter voice made a powerful impression upon Reb Hiya. It had the quality he hoped and prayed for. Reb Hiya closed the book he had been studying and wanted to listen further, but the pleading voice broke off and he could hear only the assistant's voice scolding and reproving. So Reb Hiya rapped on the table as a sign that he was calling. The door opened and in came his chief assistant, frightened and distraught. He placed himself before Reb Hiya in the posture of a servant before his master. His aged face was still pale, his eyes were still flashing, and his nostrils were still trembling—he was as angry as he could be.

Reb Hiya quoted to him the biblical warning that anger was as great a sin as idolatry.

"No, master!" pouted the assistant, "Messiah must be at hand, the era when anything may happen . . . because such insolence, such temerity on the part of a young man!"

"Well, well—what does he want, the young man?"
"Oh, just a trifle: to be admitted to your Yeshiva!"
"Well?"

"I ask him: 'Do you know the Talmud and its commentaries?' He answers: 'No!' — 'Do you at least know Mishna?' I continue. He again answers: 'No!' — I try to humor him: 'How about En Yakov?' — Again 'No!' I go a step further: 'How about the prayers?' He bursts into tears. — What's the trouble? Well, he can read the prayer-book, but he can no longer remember the meaning of the Hebrew words. 'Fool, so what do you want?' He wants to get to Reb Hiya! 'What for?' He says, he wants to ask you to let him sit in the Yeshiva and listen to the daily lessons, perhaps God will help him and he will recollect!"

"Recollect? This means that he once knew and has forgotten," sighed Reb Hiya. "A sick person, alas! why be angry with him?"

"Why be angry? Just listen to the rest of the story. I say to him: 'All right! I'll let you in to see Reb Hiya.' The young man,

\*

ויהי היום — איין מאָל, זיצנדיק פֿאַר מינחה אין ערשטן חדר, דערהערט ר׳ חייא פֿון פֿאָדערהויז אַ וויכּוח. עס הערן זיך צוויי קולות: איין קול אַ בייזער־ דיקס, דעם ריש־דוכנאס קול, און אַ צווייט קול, אַ יונגס, אַ פֿרעמדס — מן הסתם פֿון אַ פֿרעמדן בחור. און דאָס קול פֿון פֿרעמדן בחור מאַכט אויף ר׳ היאן אַ גרויסן רושם. אויף אַזאַ קול האָט ער געהאָפֿט, אויף דעם האָט ער מתפּלל געווען! פֿאַרמאַכט ר׳ חייא דאָס ספֿר וואָס ער האָט געהאַלטן פֿאַר זיך און וויל זיך לענגער אײַנהערן, האַקט זיך אָבער דאָס צווייטע, בעטנדיקע קול איבער, און עס הערט זיך נאָר דעם ריש־דוכנאס קול וואָס מוסרט און בייזערט זיך. גיט ר׳ חייא אַ קלאַפּ אין טיש, פֿאַר אַ סימן, אַז ער רופֿט. עפֿנט זיך די טיר און עס באַווייזט זיך פֿאַר אים דער ריש־דוכנא, אַ צערודערטער, אַ דערשראָ־קענער, און שטעלט זיך פֿאַר ר׳ חייאן כּעבֿדא קמיה מריה, און זײַן אַלט פּנים איז נאָך בלאַס, די אויגן שפּריצן נאָך מיט פֿײַער, און די נאָזפֿליגל טאַנצן — איז נאָך בלאַס, די אויגן שפּריצן נאָך מיט פֿײַער, און די נאָזפֿליגל טאַנצן ...

וואָרנט אים ר' חייא: כּל הכּועס!...

- ניין, רבי! בַלאָזט זיך אָפּ דער ריש־דוכנא: עס איז משיחס צײַטן אַזאַ חוצפּה! אָזאַ חוצפּה פֿון אַ בחור!
  - בו. נו. וואָס וויל ער, דער בחור! -
  - ער וויל אַ קלייניקייט: אַריַין צו איַיך אין ישיבֿה! --
    - בר?
- פֿרעג איך אים: קענסט ש״ס ופּוסקים? זאָגט ער: ניין! כאָטש משניות? פֿרעג איך ווײַטער ניין! מאַד איך מיר אַ שפּאַס: און עין יעקבֿ? אויך נישט! שפּאַס איך שוין ווײַטער: און דאַוונען? צעוויינט ער זיך! וואָס איז? דאַוונען? אין סידור קאָן ער, נאָר פּירוש המילות האָט ער פֿאַרגעסן! שוטה, וואָס זשע ווילסטו? צו ר׳ חייאן וויל ער! נאָך וואָס? זאָגט ער, אַז ער וויל אײַך בעטן, איר זאָלט אים לאָזן זיצן אין ישיבֿה און צוהערן זיך צום שיעור, אפֿשר וועט אים גאָט העלפֿן, ער וועט זיך דערמאָנען!
- אָפּ אַ אִיפּ ר׳ חייא אָפּ אַ חולה הייסט עס. און פֿאַרגעסן הייפֿצט ר׳ חייא אָפּ רי חולה בעבעך; און וואָס איז דער כּעס?
- וואָס דער כּעס איז? אַדרבא. זאָג איך אים, איך וועל דיך אַרײַנלאָזן צו ר׳ חייאן. טראָגט אָבער דער בחור אַ לײַוונטן מלבוש, אַרומגעבונדן איז ער

however, wears a linen suit, with a hempen rope about his loins, and he carries a staff in his hand just like a brigand, a whittled branch of an almond tree. I tell him: 'All right, young man, I'll let you in to see Reb Hiya, but first change your attire. Haven't you got other clothes?' No, he has no other clothes and he doesn't want to change.... He says, he isn't allowed to. 'At least, put away your staff!' No, he mustn't lay aside his staff, not by day and not by night. Why, he sleeps with his staff in his hand!"

Reb Hiya realized at once that the young man must be a penitent:

"Let him come in!"

A pale and lean youth came in, dressed just as the chief assistant described him, and remained standing at the door.

Reb Hiya motioned to him to come nearer. He stretched out a welcoming hand and didn't allow the young man to kneel or to kiss the hand. When he saw that the newcomer didn't lift up his eyes, he asked:

"My child, why do you lower your eyes before me? Are you hiding your soul from me?"

"Yes, teacher," answered the youth. "My soul has sinned.... I have reason to be ashamed of it."

Reb Hiya reminded him: "No man may bear testimony against himself.... I request you to lift up your eyes."

The youth obeyed.

Reb Hiya looked into his eyes and was seized with trembling: he saw before him a soul accurst.

"My child," asked Reb Hiya, "in your eyes I read that you have been accursed—by whom?"

"By the headmaster of Jerusalem's School of Learning!"

Reb Hiya knew that the head of Jerusalem's Yeshiva had died recently and he asked: "When did this happen?"

"Two months ago," answered the youth.

"Right," said Reb Hiya to himself. "Two months ago, he was still alive," and aloud he asked:

"Why?"

"As to the reasons—I have been told to make a full confession to you."

"Good! And what is your name, young man?" "Hananya."

מיט אַ האַנפֿענעם שטריק איבער די לענדן און האַלט נאָך אין דער האַנט אַ װאַלדשטעקן, װי אַ גזלן — אַן אָפּגעשײלטע צװײַג פֿון אַ מאַנדלבױם. זאָג איך אים: גוט, בחור, איך װעל דיך אַרײַנלאָזן צו ר׳ חייאן, נאָר טו דיך איבער. האָסט אַנדערע מלבושים? נישט ער האָט, נישט ער װיל זיך איבערטון... ער טאָר נישט, זאָגט ער. לייג כאָטש אַװעק דעם שטעקן! דאָס אױך נישט! ער טאָר דעם שטעקן נישט אַרויסלאָזן פֿון האַנט, נישט בײַ טאָג, נישט בײַ נאַכט; ער שלאָפֿט מיטן שטעקן!

פֿאַרשטייט ר׳ חייא, אַז עס איז אַ בעל־תשובֿה, זאָגט ער:

יבֿוא, זאָל אַרײַנקומען דער בחור. —

קומט ער אַרײַן אַ בלאַסער, אַ מאָגערער; אָנגעטון, ווי דער ריש־דוכנא האָט אים אויסגעמאָלט, און שטעלט זיך בײַ דער טיר.

רופֿט אים ר' חייא צו צו זיך נענטער, דערלאַנגט אים ״שלום״, לאָזט זיך נישט פֿאַלן צו די פֿיס, נישט קושן די האַנט, און אַז ער זעט, אַז דער בחור הייבט אויף אים זײַן אויג נישט אויף, פֿרעגט ער:

- קינד מײַנס, װאָס לאָזסטו די אױגן אַראָפּ פֿאַר מיר? באַהאַלטסטו פֿאַר מיר דײַן נשמה?
- יאָ, רבי, ענטפֿערט דער בחור, מײַן נשמה איז אַ זינדיקע... איך האָב מיך מיט איר וואָס צו שעמען.

זאָגט ר׳ חייא: אין אָדם משים עצמו רשע איך הייס דיך אויפֿהייבן די זאָגט ר׳ זאָגט ר׳ אויגן. אויגן.

פֿאָלגט דער בחור.

און ר' חייא, קוקנדיק אים אין די אויגן אַרײַן, ווערט פֿאַרציטערט. אַ פֿאַר־ שאָלטענע נשמה האָט ער דערזען. שאָלטענע נשמה האָט ער דערזען.

- קינד מײַנס, פֿרעגט ר׳ חייא, עס שטעקט אַ קללה אין דײַנע אויגן, ווער -האָט דיך פֿאַרשאָלטן?
  - דער ראָש־ישיבֿה פֿון ירושלים! —
- ר׳ חייא ווייסט, אַז דער ראָש־ישיבֿה פֿון ירושלים איז ערשט נישט לאַנג ביפֿטר געוואָרן, פֿרעגט ער: ווען?

ענטפֿערט דער בחור: שוין צוויי חדשים.

און הויך ... עריכטיק!, טראַכט ר׳ חייא, דעמאָלט האָט ער נאָד געלעבט״... און הויך

- ?פֿאַר װאָס —
- . אויף דעם האָט מען מיך געהייסן, איך זאָל פֿאַר אײַך זיך מתוודה זײַן.
  - גוט ... און ווי הייסטו, בחור?
    - -- חנניא ---

"Well, Hananya," said Reb Hiya, standing up, "come along now to the evening prayers; then my chief assistant will assign you a place at the table.... After you have eaten, go down to the garden. I'll find you there and I'll listen to what you have to say."

Reb Hiya took the young man's hand and led him to the House of Prayer adjoining the Yeshiva.

While walking, Reb Hiya could not help thinking:

"So young, such a voice . . . and already a penitent . . . already accursed, as the eyes clearly reveal . . . . strange indeed are the ways of the Creator."

\*

Late that night, Reb Hiya walked about in the garden with Hananya. Ever so often, Reb Hiya looked up to the sky, as though he were seeking some sign or omen that he could interpret on the basis of his astrological knowledge. But the sky remained hidden behind a silent gray mist. It was a moonless, starless night. Only the windows of the palatial home gleamed in the darkness and by that dim light Reb Hiya led the youth to a garden hut. They sat down and Reb Hiya opened the conversation in conformity with the rule that it is best to begin with some wise saying:

"There is a Hebrew proverb," he told Hananya. "D'aga blev ish—yesihena."

"Teacher, what does this proverb mean?" asked the youth.

Reb Hiya translated it for him from the Hebrew, word for word. "It means: d'aga—care (Hananya repeated each word after him), blev—in the heart of, ish—a man, yesihena—let him tell another. It means: let him pour out his heart."

Although the youth understood only the translation and not the original words, his pale face became flushed like the face of a person who was being restored to consciousness after having swooned away, a person whose soul was gradually returning to the body.

Reb Hiya was filled with great pity and told him: "Open your lips, my son, and may your words come out into the light. Confess to me, my son..."

Hananya then told him a tale strange and wondrous:

\*

Jerusalem was the town of his birth. His mother was a rich widow, and made a good living dealing in spices,

נו, בחור חנניא, מאַכט ר' חייא און שטעלט זיך אוף: אַצונד קום דאַוונען מינחה ומעריבֿ, דערנאָך וועט דיר דער ריש־דוכנא ווײַזן אַן אָרט בײַם טיש... נאָכן עסן וועסטו אַראָפּגיין אין גאָרטן אַרײַן, איך וועל דיך אויפֿזוכן און אויסהערן דײַנע רייד.

און ער נעמט אים אָן בײַ דער האַנט און פֿירט אים מיט זיך צום בית־ המדרשל בײַ דער ישיבֿה.

און גייענדיק טראַכט ר' חייא:

אַזוי יונג. אַזאַ קול... און אַ בעל־תּשובֿה... און אין די אויגן אַ — קללה... וווּנדערלעך זענען דעם בוראס דרכים.

\*

שפעט בײַ נאַכט גייט ר' חייא מיטן בחור חנניא אַרום אין גאָרטן. פֿון צײַט צו צייט גיט ר' חייא אַ קוק צום הימל אַרויף און זוכט עפעס אַ צייכן על פּי האיצטגנינות, עפעס אַ סימן; איז אָבער דער הימל פֿאַרשטעלט מיט אַ שטומען גראָען נעפּל; אַ נאַכט אָן לבֿנה, אָן שטערן... עס שטראַלן נאָר די שויבן פֿון די פֿענצטער אין פּאַלאַץ, און מיט זייער ליכט פֿירט ר' חייא דעם בחור חנניא מיט זיך אין סוכּה אַרײַן, און זיי זעצן זיך, ״ופּתח פֿיו בחכמה״, און ר' חייא הייבט אַן:

- . ישׂיחנה״. אין פּסוק שטייט, זאָגט ער צו חנניאן, ״דאגה בלבֿ איש ישׂיחנה״.
  - רבי, וואָס איז דער טײַטש? בעט זיך דער בחור.

טייטשט אים ר׳ חייא אויָס וואָרט ביי וואָרט:

— דאָס איז טײַטש: "דאָגה" — אַ זאָרג (חנניא חזרט איבער), "בלבֿ" — אין האַרץ, "איש" — פֿון אַ מענטש. "ישיחנה" דאָס איז טײַטש: ער זאָל אויסזאָגן אין האַרץ, איש דער בחור איז תופֿס אַן אַנדערן — ער זאָל זיך אויסגיסן דאָס האַרץ. און כאָטש דער בחור איז תופֿס נאָר טײַטשװערטער, הייבט זיך אים אָן דאָס בלאַסע פּנים צו רייטלען, װי בײַ אַ פֿאַרחלשטן, װען מען ראַטעװעט אים און די נשמה קומט פּאַמעלעך צוריק אין גוף אַרײַן.

קריגט אויף אים ר' חייא גרויס רחמנות און זאָגט אים:

און זאָלן — פתח פּיך, בני עפֿן דײַן מױל, חנניא, ויאירו דבֿריך און זאָלן – און אַלן לײַכטן דײַנע װערטער, און זײַ דיך פֿאַר מיר מתוודה...

האָט אים חנגיא דערציילט אַ מעשה נורא.

\*

קומען קומט ער אַרױס פֿון ירושלים... זײַן מאַמע איז אַ רײַכע אַלמנה וואָס האַנדלט מיט בשמים....

She had two children: Hananya and an older sister named Esther. As the only son, Hananya was the preferred child, especially since he displayed great intellectual prowess from his earliest years.

When Esther became sixteen and neighbors began to remind her mother that the girl was of marriageable age, the widow treated the matter rather lightly and always had a ready reply: "At sixteen, thank God, a girl is not yet an old maid!" The mother's entire heart was devoted to Hananya. She hired the best teachers for him. Moreover, since she was a distant relative of the headmaster of the Jerusalem Yeshiva and could therefore go in and out of his house, she would bring over Hananya on a Sabbath every few weeks and the rabbi's wife would send the boy into the study to be examined by her husband.

Hananya made an excellent impression upon the head of the Yeshiva. The mother was overjoyed as she listened behind the door and heard her son praised, or as she looked through a crack and saw the rabbi stroke the boy's cheek ever so fondly and honor him with the best apple from the Sabbath fruit-bowl.

Her heart expanded with more delight when the rabbi's wife informed her that the headmaster was willing to admit the boy to the Jerusalem Yeshiva, even though she had not even applied for his admission. For she was reluctant to be separated from the light of her life. She wanted him at home near her. She could then ask her neighbor now and then to look after her store for a moment, while she hurried over to her only son and kissed his every limb. She therefore engaged a sage, more learned than the early tutors, to teach her boy at home.

This most learned sage was the cause of the tragedy that befell.

\*

He happened to be one of those casuistic sages who do not study the Torah for its own sake or for the greater glory of God but who are primarily interested in showing off their knowledge and acumen at the expense of the Torah. This false sage led Hananya along his own perverse path. He taught him only sophistry, tricks of debate, how to get the best of an opponent in any argument. He planted in the young heart the bitter herbs of pride and ostentation. Hananya quickly acquired this skill, for, in truth, argumentative discourse is a skill and not an aspect of true knowledge, not a part of the revelation handed down at Mt. Sinai. Hananya's mother

מסירת־נפֿש 53

און זי האָט נאָר צוויי קינדער געהאַט, אַן עלטערע שוועסטער מיטן נאָמען אסתר, און אים, חנניא.

ראָט זי, פֿאַרשטייט זיך, ליבער געהאַט חנניאן, דעם קדיש, פֿאַר זײַן שװעס־ טער, בפֿרט, אַז חנניא האָט זיך באַװיזן אַ ייִנגל אַן עילוי....

און כאָטש אסתר איז שוין אַלט געוואָרן אַ יאָר זעכצן, האָט די מוטער זיך נישט געזאָרגט און נישט געטראַכט וועגן אַ שידוך פֿאַר איר. און אַז שכנות דער־ מאַנען זי, האָט זי אַ גרייטן ענטפֿער: עס וואַקסן איר נאָך, ברוך השם, קיין גראָע צעפּ נישט! און אָפּגעגעבן איר גאַנץ האַרץ האָט זי חנניאן. זי האָט אים געדונגען גוטע מלמדים, און וושַל זי איז דעם ראָש־ישיבֿהס אַ וושַטע קרובֿה געווען, און האָט געהאַט אַ דריסת הרגל אין זשַן הויז, פֿלעגט זי אַלע עטלעכע שבתים פֿירן זוניאן צו דער רביצין, און די רביצין פֿלעגט אים אַרשַנפֿירן צום ראָש־ישיבֿה צום פֿאַרהערן.

האָט דער בחור בײַם ראָש־ישיבֿה שטאַרק נושא חן געווען. שטייט די מוטער הינטער דער טיר און הערט, ווי מען לויבט אים; און קוקט אַרײַן דורך אַ שפּאַרע און זעט, ווי דער ראָש־ישיבֿה קנײַפּט אים אין בעקל אַרײַן מיט גרויס ליבשאַפֿט, און זעט, ווי דער ראָש־ישיבֿה קנײַפּט אים שכן שפר און איז אים מכבד מיטן שענסטן עפּל פֿון שבת־אויבס — קוועלט זי!

נאָך מער וואַקסט אין איר דאָס האַרץ, אַז די רביצין זאָגט איר, אַז דער ראָש־
ישיבֿה וויל דעם בחור אַרײַננעמען צו זיך אין ישיבֿה אַרײַן, אויבוואָל זי איז דערויף
נישט באַשטאַנען, ווײַל זי וויל זיך מיט אים נישט צעשיידן. איר שײַנדל וויל זי
האָבן בײַ זיך אין דער היים; זי זאָל קאָנען וואָס אַ מאָל מוסר זײַן די השגחה אויפֿן
געוועלבל אַ שכנה און אַרײַנלױפֿן אױסקושן איר בן יחיד אַלע אבֿרים. נעמט זי
אים צו נאָך אַ גרעסערן תּלמיד־חכם, ער זאָל לערנען מיטן בחור אין דער היים.

און אינעם גרויסן תּלמיד־חכם איז זי ניכשל געוואָרן....

\*

עס איז געווען איינער פֿון די פֿאַלשע תלמידי חכמים וואָס לערנען נישט תורה לשמה און האָבן נאָר אין זין זיך צו הייכן און צו קריינען אויפֿן חשבון פֿון דער תורה; האָט ער געפֿירט חנניאן אויף דעם אייגענעם דרך. ער האָט מיט אים געלערנט נאָר פּילפּול און קונצן, ווי אַזוי אַלץ אָפּצוּװענדן, און האָט געפֿלאַנצט אין חנניאס האַרץ די ביטערע קרײַטעכצער פֿון גאווה און נצחון, און חנניא האָט זיך געשווינד אויסגעלערנט די חכמה; וואָרעם באמת איז עס נאָר אַ חכמה, זיך געשווינד אויסגעלערנט די חכמה; וואָרעם באמת איז עס נאָר אַ חכמה, אָבער קיין תּורה נישט. נישט דאָס האָט מען אויפֿן באַרג סיני געמיינט. נאָר דאָס האָט די מוטער און דער עולם אַרום נישט פֿאַרשטאַנען, האָט מען חנניאן נאָך האָט די מוטער און דער עולם אַרום נישט פֿאַרשטאַנען, האָט מען חנניאן נאָך

and the general public did not appreciate this distinction, however, and so they praised Hananya still more. His mother, foolish woman, derived even greater pleasure from these exploits.

In due time, Hananya imbibed all the knowledge that the false sage could teach him and told his mother that he did not need any further instruction. The foolish woman thought that she was in the seventh heaven.

Hananya continued along the false path of his own accord. He engaged in ever more disputes with young men from the Yeshiva and with scholars in general. Always he emerged victorious. Always he put his opponents to shame and made them feel like ignorant fools. He carried on thus until his actions were called to the attention of the head of the Yeshiva. The latter said: "Childish pranks! Some day he will become a real sage!" For the present, he asked that someone should go with a message from him to Hananya's mother asking her to give her son a spanking for such behavior.

"A mother may do so!" he said.

Well, instead of a spanking, the silly mother gave him a kiss and even bought him a nice present for his cleverness.

This encouraged Hananya still further and made him still bolder. He ran about in synagogues and Houses of Learning and showed off his skill. Wherever a pupil sat studying some Talmudic passage, he interrupted by asking questions about that very passage, listened to the explanation, and then pointed out a possible objection. He did this until his adversary became confused and Hananya could then prove to the satisfaction of the entire audience that the pupil was utterly untalented.

It even happened at times that, when a young man was expounding a thesis in public or a sage was delivering an address, Hananya jumped up on the platform, just as the other person was concluding, and quickly set the thesis at naught or dissected the address with his tongue as with a scissor, ripping through his adversaries' arguments as through cobwebs and holding all of his opponents up to ridicule.

Again an appeal was made to the head of the Yeshiva and he issued a sterner decision: "Go to his mother," he told the complainants, "and ask her in my name to give her son a severe lashing."

Instead of a severe lashing, Hananya got more sweets than before and more beautiful gifts. As a result, he persisted still further in his wicked ways. When the head of the Yeshiva was informed for the third time, he sighed and said that he himself was reluctant מסירת"נפֿש

מער געלויבט, און די מוטער — וואָס ווייסט אַ נאַרישע ייִדענעי? — האָט דערפֿון נאַך מער נחת געהאַט ....

און אין אַ צײַט אַרום האָט חנניא מקבל געווען די גאַנצע תורה פֿון תּלמיד־ חכם און האָט געזאָגט דער מוטער, אַז ער דאַרף שוין קיין מלמד נישט האָבן, האָט די נאַרישע ייִדענע געמיינט, אַז עס עפֿענען זיך פֿאַר איר אַלע שבֿעה רקיעים....

און חנניא איז געגאַנגען אויפֿן דרך השקר שוין אויף דעם אייגענעם חשבון און פֿלעגט האָבן וואָס אַ מאָל מער וויכּוחים מיט בחורים פֿון ישיבֿה און גלאַט לומדים, און אַלע גובֿר זײַן און מבֿייש זײַן און מאַכן פֿאַר עם־האַרצים... אַזױ לאַנג, אַזױ ברייט, ביז עס איז אָנגעקומען צום ראָש־ישיבֿה, האָט דער ראָש־ישיבֿה געזאָגט: מעשה ילדות! דערפֿון וואַקסט אַ תּלמיד־חכם אויס! און האָט נאָר געהייסן גיין אין זײַן נאָמען און זאָגן דער מוטער, זי זאָל אים דערלאַנגען אַ פּעטשל דערפֿאַר.

## אַ מאַמע, זאַגט ער, מעג! --- אַ מאַמע,

גייט, מן הסתם, די מוטער און גיט אים אַ קוש פֿאַרן פּעטשל, און קויפֿט אים נאָך אַ שיינע מתנה פֿאַר זײַן חכמה....

זעט חנניא, אַז עס איז גוט אַזוי, ווערט ער נאָך מער מחוצף. לויפֿט ער אַרום אין שולן און בתי־מדרשים און מאַכט זײַנע קונצן. וווּ עס זיצט אַ מתמיד און לערנט, שטעלט ער אים אָפּ אין דער אייגענער סוגיא וואָס יענער לערנט, און פֿרעגט קשיות, הערט תּירוצים, און ווענדט אָפּ... אַזוי לאַנג, אַזוי ברייט, ביז יענער ווערט פֿאַרטומלט, און חנניא ווײַזט פֿאַרן גאַנצן עולם, אַז דער מתמיד האָט קיין שום השֹגה נישט....

אַ מאָל טרעפֿט ער, ווען אַ בחור זאָגט אַ חילוק, אָדער עס דרשנט אַ תּלמיד־
חכם — און נאָך איידער יענער זאָגט "ובֿא לציון", שפּרינגט ער שוין אַרויף אויפֿן
בעלעמער, און מאַכט פֿון חילוק אַשפּה, און צעשנײַדט מיטן מויל, ווי מיט אַ שער,
דעם דרש אויף פּיצלעך, און צערײַסט אים ווי אַ שפּינוועבס, און מאַכט אַלע פֿאַר
עם־האַרצים.

לויפֿט מען װײַטער צום ראָש־ישיבֿה, גיט ער אַרױס אַ האַרבערן פּסק: גייט, זאָגט ער, צו דער מוטער און זאָגט איר, אַז איך האָב געהייסן אים אָפּשמײַסן....

קריגט חנניא פֿון דער מוטער נאָך שענערע מתנות און נאָך מער ממתקים; טוט ער נאָך מער מעשים רעים. דערציילט מען ווײַטער דעם ראָש־ישיבֿה, זיפֿצט ער אָפּ און זאָגט, אַז ער האָט אים מורא מעניש צו זײַן, אַזאַ למדן איז ער, אַז to punish the youth whose learning was prodigious but that it was perfectly proper for a mother to administer well-deserved punishment. Told of the mother's coddling of Hananya, he asked that the youth himself be called. Hananya came in full of overbearing insolence. The head of the Yeshiva began a conversation about the Torah but was soon interrupted by several insolent, pointed questions, then by questions piled on questions. Hananya displayed his great acumen and hurled a barrage of Biblical and Talmudic quotations... The master listened patiently and without a trace of anger. Then he replied modestly:

"Listen, Hananya! Your entire knowledge is essentially negative, your entire skill lies in refutation, your entire power consists in pointing out the weaknesses of others, in saying 'no' and again 'no'.... In other words, you have not mastered the entire Torah, for the Torah contains the positive statements 'Thou shalt!' as well as the negative statements 'Thou shalt not!' You have not learned more than the negative part. You are therefore strong in nay-saying. Do you want proof that your knowledge is only partial? Give us a theory or an explanation of your own...."

Hananya was silent, powerless to meet the challenge. He could destroy but not substitute something constructive.

He offered as explanation: "My teacher didn't teach me that!" Then the head of the Yeshiva explained: "Your teacher died, and the fires of hell are now consuming him. His negative learning does not suffice to save him. He will burn as long as you Hananya do not repent and do not tear out of your heart all the evil he sowed therein."

"It is therefore incumbent upon you," continued the headmaster, "to have mercy both upon yourself and upon your teacher, and to atone by studying the Torah hereafter in true faith and for its own sake..."

Hananya rushed to the cemetery to inquire if his teacher had really died and when. For he had not heard the news from any other source. He was told: "Yes, and the burial took place only on the preceding day." The path leading to the grave was pointed out to Hananya and he noticed that overnight the grave had become overgrown with sticking, burning thistles.... He realized the meaning of this growth and resolved to atone.

Unfortunately, his resolution was upset by the following incident:

נאָר אַ מאַמע מעג. דערציילט מען אים, וואָס די מוטער טוט, הייסט ער, מען זאָל אַרויפֿשיקן חנניאן אַליין. קומט חנניא אַרײַן מיט עזות. און אַז דער ראָש־ישיבֿה אַריבט אָן אַ שמועס וועגן תּורה, האַקט ער אים איבער מיט חוצפּה און פֿרעגט שפּיציקע קשיות, און קשיות אויף קשיות, און ווײַזט זײַן גבֿורה, און מישט צונויף ש״ס ופּוסקים ... איז אָבער דער ראָש־ישיבֿה אַ גרויסער עניו געווען, בייזערט ער זיך נישט, און זאָגט אים געלאַסן:

הער, חנניא! דײַן גאַנצע חכמה איז נאָר אױף אָפּװענדן, אַלץ קשיות און 
תירוצים — אױף נישט אַזױ, אַלץ ״ניין״ און ״ניין״.... הייסט עס, אַז דו האָסט 
קיין גאַנצע תורה נישט... װײַל די תורה האָט דאָך עשהן און לא־תעשהן, האַלב 
הן און האַלב לאַוו, און דו האָסט נאָר: לאַוו און לאַוו... מער װי העלפֿט װעסטו 
קיין מאָל נישט האָבן. אַ ווהאָ ראַיה: זאָג עפּעס דײַנס, דײַן אייגנס אױף יאָ....

שווען. זײַן פוח איז געווען. זײַן פוח איז געווען שווײַגט חנניא; אין דעם איז זײַן פוח הייז געווען. .... "סתירה", נישט "בנין"....

פֿאַרענטפֿערט ער זיך:

. דאָס האָט מיך דער מלמד נישט געלערנט —

זאָגט אים דער ראָש־ישיבֿה: דײַן מלמד, חנניא, איז ניפֿטר געוואָרן, און עס ברענט אים דאָס פֿײַער אין גיהנום און דער זכות פֿון דער תורה קאָן אים נישט ברענט אים דאָס פֿײַער אין גיהנום און דער זכות פֿון דער תועסט נישט תשובֿה מציל זײַן — און ער וועט אַזױ ברענען, כּל זמן דו, חנניא, וועסט נישט תשובֿה טון און אױסרײַסן פֿון האַרץ דאָס שלעכטס וואָס ער האָט אין דיר פֿאַרזײט....

דאַרפֿסט, זאָגט דער ראָש־ישיבֿה װײַטער, רחמנות האָבן אי אױף דיר, אי — דאַרפֿסט, זאָגט דער ראָש־ישיבֿה טון און לערנען תורה לשמה....

לויפֿט חנניא אויפֿן בית־עלמין אַרויס און פֿרעגט זיך נאָך, צי דער און דער מלמד איז באמת ניפֿטר געוואָרן? און ווען? ווײַל ער האָט דערפֿון נישט געהערט. זאָגט מען אים: יאָ, די קבֿורה איז געווען ערשט נעכטן, און מען ווײַזט אים דעם וועג צום קבֿר. זעט ער, חנניא, ווי דאָס קבֿר איז איבער נאַכט פֿאַרוואַקסן געוואָרן מיט שטעכעדיקע און ברענענדיקע דערנער ... פֿאַרשטייט ער, וואָס דאָס באַטײַט, און באַשליסט זיך תשובֿה צו טון ....

מאַכט זיך אָבער. מעשה שטן, אַזאַ מעשה:

In those days, there lived in Jerusalem an ex-butcher, who had been suspected of passing off non-Kosher meat as Kosher. The Jewish ritual authorities had therefore sent a learned Iew to look into the matter. When this investigator tried to carry through his commission honestly and thoroughly and appeared at the slaughtering unexpectedly, the butcher seized an ax and hurled it at the Jew's head. Then he grabbed the wounded victim and threw him out on the street. It was a miracle that the learned Jew came through alive. A great commotion resulted from this incident. The Jewish ritual authorities promptly took the next step. They pronounced the butcher's products non-Kosher, worse even than swine's meat. By this time, however, the butcher had amassed a considerable fortune from his illicit meat and so he closed his store and took to lending money at high rates of interest. At the same time, he became an informer, lodging with the government a complaint against the Jewish authorities. As a result, these leaders were seized, thrown into prison, and condemned to floggings and exile.... The Jewish community was helpless to take further action against him, now that he no longer had a Kosher butcher-shop. They could merely thank God that this wicked person had given sufficient vent to his spite and that matters would now quiet down.

The rich ex-butcher had the heart of a miser and did not enjoy his own wealth. He didn't eat, he didn't drink, he dressed poorly, and when a garment could no longer be worn, he didn't give it away to a poor man but sold it for the few pennies it might fetch as rags. He raised big dogs so that beggars would not dare to cross his threshold.

This wicked person had no sons and only one daughter. Her name was Hannah. His wife had been modest and righteous. When her only daughter was born and when she had become intimately acquainted with her husband's way of life, she prayed to God to close up her womb so that she might not have sons who would follow in their father's footsteps and carry on his wicked ways. Her prayer was granted. Hannah remained her only child. All her efforts to convert her husband to righteous ways ended in failure and ultimately she became reconciled to her fate. Since life with a husband who plagued and tortured her proved unbearable, she prayed for an early death. This prayer too was granted. Before she passed on, she implored her relatives to arrange for her funeral

מסירת־נפֿש

59

אין יענער צײַט האָט געלעבט אין ירושלים אַ געוועזענער קצבֿ, וואָס דאָר בית־דין־צדק האָט אים אַרײַנגעזעצט אַ תּלמיד־חכם פֿאַר אַ נאמן, ווײַל ער, דער קצבֿ, איז געווען אַ חשוד על הטרפֿות; און אַז דער נאמן וויל ממלא זײַן משלחתו באמונה און באמת משגיח זײַן אויף דער יאַטקע, כאַפּט דער קצבֿ די האָק און וואַרפֿט דעם תּלמיד־חכם אין קאָפּ אַרײַן, און נעמט אים אָן אַ פֿאַרווונדטן, און וואַרפֿט אים אַרויס אין גאָס אַרײַן, נסים מן השמים, וואָס מען האָט אים אָפּגע־ראַטעוועט. ווערט אַ רעש, גייט דער בית־דין־צדק און הייסט אויסרופֿן, אַז דעם קצבֿס פֿלייש איז פּיגול, טרפֿה ונבֿלה, ערגער ווי חזיר.... איז אָבער דער קצבֿ פֿון טרפֿות שוין אַ גבֿיר געוואַרן, פֿאַרמאַכט ער גאָר אין גאַנצן די יאַטקע, און ווערט אַ מלווה בריבית, און מסרט דאָס בית־דין־צדק למלכות. כאַפּט מען די דיינים און מען וואַרפֿט זיי אין תּפֿיסה אַרײַן, און מען איז זיי מחייבֿ מלקות און גלות... און מען לויבט גאָט, אַז דער רשע האָט זיך דאָס האַרץ געקילט, און עס וועט שטיל ווערן.

איז נאָך דער עושר אַ רע לבֿ און האָט אויף זײַן אייגענער פּרוטה קיין שליטה נישט געהאַט, און פֿלעגט נישט עסן, נישט טרינקען, און אַרומגיין קרוע בלוע, און אַז אַ מלבוש איז אים אַראָפּגעפֿאַלן פֿון לײַב, האָט ער עס אויך נישט אַוועק־ און אַז אַ מלבוש איז אים אַראָפּגעפֿאַלן פֿון לײַב, האָט ער עס אויך נישט אַווען געשענקט קיין אָרעמאַן, נאָר פֿאַרקױפֿט בפּרוטה אויף לאַטעס... און מגדל געווען האָט ער כּלבֿים, עס זאָלן קיין אָרעמע־לײַט נישט מאַכן זיך קיין דריסת הרגל אין זײַן הויז....

און קיין בנים זכרים האָט דער רשע נישט געהאָט, נאָר איין איינציקע טאָכטער, חנה. ווײַל אַ ווײַב האָט ער געהאַט אַן אשה צנועה און אַ צדקת, און נאָך דעם ווי חנה איז געבוירן געוואָרן און זי האָט אָנגעהויבן צו פֿאַרשטיין דאָס התנהגות פֿון מאַן, האָט זי געבעטן גאָט, ער זאָל איר טראַכט פֿאַרשליסן, זי זאָל כאָטש קיין בנים זכרים נישט האָבן, ווײַל ברא פּרעיה דאַבֿוהו און וועלן בוודאי אַרויסגיין לתּרבות רעה. האָט זי מער ווי די איינע טאָכטער נישט געהאַט און דעם מאַן מחזיר למוטבֿ זײַן האָט די צנועה נישט געקאָנט. האָט זי פֿריִער מקבל געווען אויף זיך די יסורים באַהבֿה, ופאַשר פשל פוח הסבֿל — ווײַל ער פֿלעגט זי פּײַניקן און רודפֿן, האָט זי אויף זיך אַליין געבעטן דעם טויט ... און פֿאַר דער פּטירה האָט און רודפֿן, האָט זי אויף זיך אַליין געבעטן דעם טויט ... און פֿאַר דער פּטירה האָט

and under no circumstances to reveal to her husband where she was buried.

The wicked ex-butcher thus became a widower. Since no Jewish father could be found who would give him a daughter to wife, he lived alone with his only daughter Hannah. And, miracle of miracles, he loved his child with all his heart and cared for her more than for himself. He was ready to indulge her in all the pleasures of this world and to spend his entire fortune for her—even though his money was dearer to him than his soul.

Hannah, on the other hand, shunned all pleasures. She remembered her mother's injunction not to partake of anything at her father's house except bread and water. She refused expensive clothes. She could easily get along without them, because she never left home, not wanting to hear her father cursed and abused everywhere.

The less the daughter wanted to enjoy her father's wealth, however, the more intense was his desire to shower favors upon her.

Unable to break her resistence, he came to the conclusion: "There is one favor she will accept. I shall get her a learned scholar as husband."

When she neared marriageable age, he undertook to seek for her a mate of extraordinary qualities, a scholar surpassing all scholars. He gave to marriage-brokers long lists of names outside of the city, while he himself rushed about Jerusalem and its neighboring districts, inquiring at all Schools of Learning and promising a lavish dowry for the proper young man. All in vain. Nobody wanted to be associated in marriage with such a despicable person and they were unaware of the girl's own true worth.

The rich man became enraged. He was still more angry when a marriage-broker once had the audacity to tell him to put aside pride and to accept what was available, a neighboring carpenter who made an honest living by the work of his hands, an upright individual who wanted the daughter for her own sake, even without a penny's dowry.

Well, what did the rich man do then?

He got an idea. He sought out two impoverished sages and gave them their travel expenses for two years in advance, as well as pay which they could leave behind for their wives and children. He told them to travel about among all the Jewish communities of the land, especially the distant ones where his bad reputation was unknown,

61

זי באַשוווירן די קרובֿים, זיי זאָלן זיך אַליין מתעסק זײַן אין איר קבֿורה, און דער מאַן זאַל אַפֿילו פֿון איר קבֿר נישט וויסן.

און דער רשע איז שוין אַן אַלמן געבליבן. קיינער וויל אים נישט געבן קיין טאַכטער פֿאַר אַ ווײַב. וווינט ער אַליין מיט דער בת־יחידה חנה. און הפֿלא פֿלא — זי, די בת־יחידה זײַנע, האָט ער דווקא שטאַרק ליב געהאַט און גער האַלטן ווי אַן אויג אין קאָפּ, און האָט געוואָלט זי מהנה זײַן מכּל המיני עולם־הזה, און איז גרייט געווען פֿאַר איר מבֿזבז צו זײַן דאָס גאַנצע געלט, כאָטש דאָס געלט איז אים טײַערער געווען פֿאַר דער נשמה.

וויל אָבער די טאָכטער נישט נהנה זײַן, זי האָט אַ צוואה פֿון דער מוטער, זי זאָל, אויסער ברויט מיט וואַסער, אין פֿאָטערס הויז נישט עסן... און קיין טײַערע קליידער וויל זי נישט און דאַרף נישט, ווײַל זי קומט נישט אַרויס מפּתח ביתה, זי זאָל נישט הערן, ווי מען שילט דעם פֿאָטער און מען איז אים מבֿזה אין אַלע גאַסן.

און וואָס ווייניקער די טאָכטער וויל נהנה זײַן פֿון זײַן גוטס, מער חשק און תאווה האָט דער עושר איר טובֿות צו טון.

און אַז עס העלפֿט קיין איבעררעדן נישט, טראַכט ער: איין טובֿה װעט זי װעלן; איך װעל איר געבן אַ מאַן אַ תּלמיד־חכם.

וכשהגיעה לפֿרקה, וויל ער פֿאַר איר אויסזוכן אַ חתן, דאָס אייבערשטע פֿון שטייסל — אַ למדן שבלמדנים; גיט ער לאַנד־שדכנים גרויסע רשימות, און ער שטייסל — אַ למדן שבלמדנים; גיט ער לאַנד־שדכנים גרויסע רשיבות, און איז אַליין לױפֿט אַרום אין ירושלים און אין דער סבֿיבֿה אין אַלע ישיבֿות, און איז פּוסק אַ הון רבֿ פֿאַר אַ גוטן בחור. און אַלץ איז אומזיסט. קיינער וויל זיך נישט משדך זײַן מיט דעם מנוּװל — װאָרעם פֿון קרן האָט דאָך קיין שום בן־אָדם מישט געוווּסט.

ווערט דער עושר מלא חמה, בפֿרט אַז עס איז צו אים געקומען אַ מאָל אַ שדכן און געזאָגט אים, ער זאָל אַוועקלייגן די גאווה און טון, וואָס עס לאָזט זיך, און דערציילט אים, אַז בשכנות וווינט אַ בעל־מלאָכה — אַ נהנה מיגיע כּפּוּ, אַן ערלעכער מאַן, וואָס וויל זײַן טאָכטער, און וויל אַפֿילו קיין גראָשן געלט נישט, ווערט ער גאָר אונטערגעצונדן!

?וואָס דען טוט ער

פֿאַלט ער אויף אַן עצה און זוכט אויס צוויי תלמידי־חכמים אבֿיונים, און פֿאַלט ער אויף אַן עצה און זוכט אויף צוויי יאָר, אַחוץ פּרנסה, איבערצולאָזן גיט זיי געלט אויף הוצאות הדרך אויף צוויי יאָר אַרן הייסט זיי אַרויסגיין אין גאַנץ תּפֿוצות פֿאַר װײַב און קינד אין ירושלים, און הייסט זיי אַרויסגיין אין גאַנץ תּפֿוצות

and to bring back a young scholar of rare ability as his future son-in-law.

The two Jews were poor. They could not refuse. They accepted the expenses for their trip and set out. They traversed the entire length and breadth of the Land of Israel—all in vain!

The reason for their failure was simple enough. The sages spoke only of dowry, maintenance, gifts, and not a word about family. If they were asked about the prospective father-in-law, they pretended not to hear, since they didn't want to lie. Everybody felt that obviously there must be something wrong and therefore steered clear of such a match.

Meanwhile, the time limit set by the rich man passed by and the two sages had to return empty-handed. When they came before the gates of Jerusalem, they were overcome with fear. If it were not for the fact that they left behind wives and children as living hostages, they would have gone to some other country and would never have returned to him. They realized that the rich man would refuse to believe them. He would feel that they did not carry out their assignment wholeheartedly and would persecute them, perhaps even to the extent of handing them over to non-Jewish hands...

The two sages sat down and lamented their lot.

While they were thus sitting in great dejection before the gate of Jerusalem, they were approached by a poor lad dressed in white linen, with a hempen rope about his loins, and carrying in his hand an ordinary staff made of the branch of an almond tree. The lad went up to them, greeted them and asked them if they wouldn't like to drink and why they were so dejected. He volunteered the information that he himself was living in the desert nearby and that he knew of a well of clear water not far away. If they wished, he would lead them to the well, because he had no jar in which to bring the water to them. They replied that they were not thirsty. They were dejected because of worry. In the course of the conversation, they asked him who he was and he told them that he was a homeless orphan, that he lived outside of any settlement and nourished himself on herbs.

"And have you no desire to learn Torah?"

He replied that he did learn Torah. Every night, when darkness settled over the desert, an old man came to him and taught him Torah orally.... He could not look at the old man save from a distance, because the latter's eyes glistened in the dark like stars

מסירת־גפֿש 63

ישׂראל, וווּ זײַן שלעכטער נאָמען האָט נאָך ניט דערגרייכט, און ברענגען אים אן איידעם אַ תּלמיד־חכם, אַ מופֿלג.

ייִדן אבֿיונים, באַשטייען זיי, און נעמען צדה לדרך, און לאָזן זיך אין וועג אַרײַן; און מעסטן אויס אין דער לענג און אין דער ברייט גאַנץ ארץ־ישראל אריים.

און אַ פּשוטע זאַך: די תלמידי־חכמים האָבן אַלץ גערעדט וועגן נדן, קעסט און מתנות, און פֿון מחותן נישט גערעדט אַ וואָרט. און אַז מען האָט זיי געפֿרעגט און מתנות, און פֿון מחותן נישט גערעדט נישט הערנדיק, וואָרעם קיין ליגן זאָגן האָבן זיי זיך געמאַכט נישט הערנדיק, וואָרעם קיין ליגן זאָגן האָבן זיי נישט געוואָלט; פֿאַרשטייט מען, אַז עס איז מיט אַ גרויסער סירכא, וויל מען נישט ....

גייט אַוועק די צײַט וואָס דער עושר האָט זיי געגעבן, גייען די תּלמידי חכמים צוריק בידים ריקות, און שטעלן זיך אָפּ בײַ די טויערן פֿון ירושלים מיט גרויס פּחד; ווען נישט וואָס זיי וואָלטן איבערגעלאָזט קינדער, לעבעדיקע יתומים און ווײַבער עגונות, וואָלטן זיי בעסער אויף דער מדינה אַרויס און אַהיים נישט געקומען, וואָרעם זיי ווייסן, אַז דער עושר וועט זיי נישט גלייבן און מיינען, אַז זיי האָבן זייערס נישט געטון בשלמות, און וועט זיי רודפֿן עד חרמה און חס ושלום נאָך איבערגעבן אין גויישע הענט... זיצן זיי אַזוי און טרויערן.

און ווי זיי זיצן אַזוי פֿאַרן טויער פֿון שטאָט ירושלים און טרויערן, גענענט זיך צו זיי אַן אָרעם־בחור, אָנגעטון אין ווײַסע לײַוונט מיט אַ האַנפֿענעם שטריק אַרום די לענדן, און אַ פּראָסטן וואַלדשטעקן פֿון אַ מאַנדלבוים אין דער האַנט; און ער גייט צו צו זיי, און גיט זיי שלום, און פֿרעגט זיי, צי זיי ווילן נישט טרינקען, און וואָס זיי זיצן אַזוי פֿאַרשמאַכט; און זאָגט זיי, אַז ער וווינט דאָ אין דער מידבר און ער ווייסט פֿון אַ באר מים חיים, און עס איז נישט זייער וויַט פֿון דאַנען, און אויב זיי ווילן, וועט ער זיי פֿירן צום קוואַל... וויַל ער האָט קיין פּלי נישט אַהער צו ברענגען וואַסער. זאָגן זיי אים, אַז דאָרשטיק זענען זיי בייַ אים, נאָר זיי האָבן אַזוי עגמת נפֿש, און עס מאַכט זיך אַ שמועס, פֿרעגן זיי בײַ אים, ווער ער איז; זאָגט ער זיי, אַז ער איז אַ נע ונד, וויַל ער איז אַ יתום אַן טאַטער....

און ווילסט גאָרנישט לערנען קיין תּורה? —

ענטפֿערט ער זיי, אַז ער לערנט תּורה; אַז אַלע נאַכט, ווען עס ווערט פֿינצטער אין מידבר. קומט צו אים אַן אַלטער מאַן און לערנט מיט אים בעל־פֿינצטער אין מידבר. קומט צו אים אַלטן מאַן נאָך פֿון ווײַטנס, ווײַל עס לײַכטן אים פּה... און ער דערזעט דעם אַלטן מאַן נאָך פֿון ווײַטנס, ווײַל עס לײַכטן איז די אויגן אין דער פֿינצטער ווי די שטערן, און די ווײַסע באָרד זײַנע איז בלאַנק

and his white beard was as radiant as pure snow. The old man came to him every night, sat down near him, and taught him Talmud and its various commentaries.... The two sages wanted to examine him and to see whether he was telling the truth. They discovered in him a brilliant scholar. Pearls of wisdom poured from his lips. They asked him, why he left the desert and what he was doing at the gates of Jerusalem. He replied with perfect frankness that the old man bade farewell to him on the preceding day, after informing him not to expect any further visits. Pointing out the way towards Jerusalem, the teacher commanded him to go to the holy city, where he would find his predestined mate and his fortune. There he would settle down to a life of study and service. "And I," the youth added, "must obey the old man." When the two sages heard these remarks, they were overjoyed and told the lad: "Come with us, young man. We have a fine match for you." And the young man went with them.

They brought him straightway to their rich patron and introduced him to the latter with the words: "Don't look at appearances. This youth is, in truth, a scholar of rare ability. Elijah the Prophet himself taught him Torah." The rich man did not question their testimony. He was so happy that he immediately arranged the engagement and set the wedding day for two weeks later. He was afraid that a long delay might result in someone casting an evil eye and in too much gossip being spread. As a preliminary, he took off the young man's ragged clothes and took away his staff. He outfitted him with new clothes and new shoes, more suitable for a rich man's son-in-law. He kept the old clothes with the intention of selling them immediately after the wedding to the first customer as rags for a few pennies.... The news of the approaching wedding spread quickly through the town. Some said: the worst dog gets the best bone. Others gave credit to the bride's sainted mother who must have interceded to heaven. Still others concluded that God's ways were unfathomable.

The two weeks passed without mishap. The day of the wedding arrived. For once, the rich miser opened his purse-strings and gave a feast for his daughter such as is rarely seen nowadays. In honor of the bridegroom, all the Jewish notables of Jerusalem appeared at the wedding and all the students of the Yeshiva came to the preliminary reception. Among the guests was also Hananya.

While waiting for the veiling of the bride, the groom discoursed

מסירת־נפֿש 65

ווי שניי, און דער אַלטער מאָן קומט צו אים נאָכט אויף נאָכט און זעצט זיך נעבן אים און לערנט מיט אים ש״ס ופּוסקים, ספֿרי, ספֿרא און תוספֿתא... ווילן זיי אים פֿאַרהערן, צו זען אויב ער זאָגט אמת. ווײַזט ער זיך אַ גאָון עולם ... פּערל שיטן זיך אים פֿון מויל... פֿרעגן זיי אים, פֿאַר וואָס ער האָט פֿאַרלאָזט די מידבר, און וואָס ער טוט אונטער די טויערן פֿון ירושלים? דערציילט ער זיי בתמימות, אַז נעכטן האָט זיך מיט אים דער אַלטער מאַן געזעגנט און געזאָגט, אַז ער וועט שוין מער צו אים נישט קומען, און ער האָט אים געוויזן דעם וועג קיין ירושלים, און געהיסן אים גיין אין דער הייליקער שטאָט אַרײַן, וווּ ער וועט געפֿינען זײַן זיווג און זײַן מזל, און וועט זיצן על התורה ועל העבֿודה. און איך, זאָגט ער, מוז דעם אַלטן פֿאָלגן... ווערן זיי, די תלמידי־חכמים, דער־פֿריט, און זאָגן אים: קום, בחור, מיט אונדז, מיר האָבן פֿאַר דיר אַ וווילן שידוך. גייט ער מיט זיי....

פֿרן זיי אים גלײַך אַרײַן צום גבֿיר, און זאָגן אים: ״אַל תבט אל מראהו״ עס איז אַ גאָון עולם; אליהו הנבֿיא אַליין האָט מיט אים תורה געלערנט. עס איז אַ גאָון עולם; אליהו הנבֿיא אַליין האָט מיט אים תורה געלערנט. גלייבט זיי דער גבֿיר און דערפֿרייט זיך, און מאַכט באַלד אַ סעודה, און שרײַבט תנאים און איז מגביל זמן החתונה אין גאַנצן אויף צוויי וואָכן, ער האָט מורא פֿאַר אַן עין־הרע און אַ בייז וואָרט... און קודם כּל נעמט ער פֿון חתן אַראָפּ די קליידער און נעמט צו דעם שטעקן, און איז אים מלביש ומנעיל כּיד הגבֿיר, און די קליידער באַהאַלט ער צום פֿאַרקױפֿן, תיכּף ומיד נאָך דער חתונה, דעם ערשטן בעסטן אויף לאַטעס פֿאַר אַ פּרוטה... און די זאַך באַקומט אין שטאָט עס אָן אין זכות פֿון דער כּלהס מוטער. דאָס האָט די צנועה אויסגעבעטן, נאָך עס אָן אין זכות פֿון דער כּלהס מוטער. דאָס האָט די צנועה אויסגעבעטן. נאָך אַנדערע — אַז בכלל זענען גאָטס דרכים נישט צו פֿאַרשטיין....

די צוויי וואָכן גייען בשלום פֿאַרבײַ. און עס קומט דער טאָג פֿון דער חתונה. און צוליב דער טאָכטער האָט דער כּלי אַוועקגענומען די האַנט פֿון האַרץ און גער און צוליב דער טאָכטער האָט דער כּלי אַוועקגענומען די האַנט פֿון האַרץ און אַלע מאַכט אַ הילולא וואָס די וועלט זעט עס נישט. און לכּבֿוד דעם חתן זענען אַלע ניכבדים פֿון ירושלים געקומען אויף דער חתונה. און צום חתן־מאָל — אַלע בחורים פֿון דער ישיבֿה....

און די צײַט פֿון פֿאַרן באַדעקנס, דערציילט חנניא ווײַטער, איז געקומען, — און די צײַט פֿון פֿאַרן באַדעקנס, דער דער דער דער אונדז בחורים און במעמד תּלמידי־חכמים, דינים און דעם

on a very subtle point of Jewish law before the assembled young men, experienced scholars, Jewish officials, and the head of the Yeshiva. In the adjoining room the preparations for the veiling were already completed, the musicians began to intone a solemn melody. The chief rabbi and the head of the Yeshiva, who were to lead the groom to the canopy, were already holding yellow candles in readiness for the wedding procession. From the groom's lips Torah was pouring forth like oil and spreading among the audience like the fragrance of incense. His eyes were radiant as the stars. All gaped and listened. Hananya too, He kept his word. He had no desire to refute what he heard. On the contrary, he was genuinely delighted by the stranger's interpretation. He was really happy that from now on he would have a companion in his studies, a friend with whom it would be worth discussing questions of a scholarly nature. He felt himself growing ever fonder of the bridegroom, ever more attached. He would like to get up and kiss the brilliant young man. No sooner did this generous thought come to him, when he did indeed get up to carry it out. On the way, however, he slid off the right track!

While passing the crowd, he heard one youth saying to another: "The groom is a better scholar than Hananya." The other youth replied: "Hananya is a fool by comparison...." This was too much for Hananya to stomach. A wound in his heart burst open. He felt stung as by a serpent. An evil impulse got the better of him. He stopped and prepared to pounce. Suddenly he began to speak, to refute. Pitch and brimstone poured forth from his mouth. For a moment, he sensed that he was loading sins upon his soul, that he was opposing the wisdom of the Prophet Elijah, the true Torah, that he was piercing the Torah with spears and swords, that he was killing the Torah. He became frightened and wanted to stop talking but found that he could not. He continued to talk without his own will, even against his own will. A devil was talking through him! He saw the bridegroom turn pale with fear, stagger, and collapse on a chair....

At this moment the house becomes a veritable hell. The old miser becomes enraged and roars like a lion: "I've been deceived! I've been fooled! I've been swindled!" He rushes about like mad. He discovers the poor sages who were his emissaries and marriage-brokers; he beats them up and tears out their beards. He runs across to the musicians, tears the instruments from their hands, throws

ראַש־ישיבֿה, אַ שאַרפֿן חילוק ... אין דער צווייטער שטוב איז מען שוין גרייט צום באַדעקנס... די כּלי־זמר שפּילן שוין מוסר, און די אונטערפֿירערס פֿון חתנס צד, דער רב און דער רֹאָש־ישיבֿה, האַלטן שוין הבדלות אין די הענט און דעם חתנס תורה גיסט זיך נאָך אַלץ ווי בוימל. און צעגייט זיך. ווי אַ ריח פֿון בשׂמים, אויך. אַלע גאַפֿן און הערן, חנגיא אויך. און די אויגן זײַנע לײַכטן ווי די שטערן... אַלע גאַפֿן און הערן, חנגיא אויך. ער האָלט וואָרט. עס פֿאַלט אים גאָרנישט אײַן אים אָפּצוּווענדן. אַדרבא, ער האָט ַנחת פֿון פֿרעמדן חילוק: ער פֿרייט זיך, אַז פֿון אַצונד אָן וועט ער האָבן אַ חבֿר, מיט וועלכן עס וועט כּדאַי זײַן צו לערנען און צו רעדן וועגן לערנען. און עס האָט זיך שוין אין אים דערוועקט אַפֿילו אַ ליבשאַפֿט צום חתן, אַ הייסע ליב־ עס פֿאַרגלוסט זיך אים דווקא אויפֿצושטיין און צוגיין און קושן דעם חתן .... און ער טוט עס. אָבער אין גאַנג האָט ער זיך אויסגעגליטשט! פֿאַרבײַגייענדיק דעם עולם, הערט ער, ווי איין בחור זאָגט צום צווייטן: דער חתן קאָן בעסער לערנען פֿאַר חנניאן. און יענער ענטפֿערט: חנניא איז אַ גולם קעגן אים ... און דאָס איז שוין פֿאַר חנניאן אַ צו גרויסער נסיון געווען... עס האָט אים אַנגעכאַפּט בײַם האַרץ, עס האָט אױפֿגעפֿלאַקערט אין אים אַ װוּנד, גלײַך אַ שלאַנג װאָלט אים אַ ביס געטון — הוא הנחש — הוא היצר־הרע! און ער בלייבט שטיין, שטעלט זיך אויף די נעגל. הייבט פּלוצלינג אָן רעדן. אָפּצוּווענדן, און פֿון מויל שיט זיך אים פּעך און סמאַלע... פּלוצלינג דערפֿילט ער, אַז ער פֿארזינדיקט זײַן נשמה, אַז ער גייט קעגן אליהו הנבֿיאס תורה. קעגן תורת אמת ... אַז ער שטעכט דער תורה אין האַרץ אַרײַן שפּיזן און שווערדן, אַז ער טייט די תורה. און ער דער־ שרעקט זיך און וויל אויפֿהערן רעדן, און קאָן נישט... עס רעדט זיך שוין אַן זײַן רצון, קעגן זײַן ווילן, עס רעדט פֿון אים אַ ניט־גוטער אַרויס! און ער זעט, ווי דער חתן ווערט בלאַס פֿאַר שרעק, ווי ער וואַקלט זיך און פֿאַלט פֿאַר חולשות הדעת אויף אַ שטול....

און באותו הרגע ווערט אַ גיהנום אין שטוב. דער סקנער ווערט מלא חמה און ברילט ווי אַ לייב: מקח טעות! מקח טעות! ... און לויפֿט אַרום ווי משוגע, און ברילט ווי אַ לייב: מקח טעות! מקר בי שליחים און שדכנים זײַנע, און ער זוכט און כאַפּט די אָרעמע תּלמידי־חכמים, די שליחים און שדכנים זײַנע, און שלאָגט זיי און רײַסט זיי אויס די בערד, און לויפֿט קעגנאיבער צו די כּלי־ זמר און רײַסט זיי די כּלים פֿון די הענט אַרויס, און וואַרפֿט און צעשמעטערט זיי.

these about, and smashes them. He runs over to the bride who is standing in the middle of the room and tears her away from the veiling-ceremony. He runs out to a different room and comes back with the groom's old clothes: the linen suit, with the hempen rope, and the white staff. He tears the new clothes from the back of the semi-conscious groom, pushes him out of the room half-naked, and throws the old clothes after him.... The notables of Jerusalem and all the other guests run away in terror. Hananya alone remains. He still stands rooted to the same spot and hears the rich miser shout: "It's a pity to waste such a feast! Bring in the carpenter! Prepare the wedding-canopy!" At this point Hananya finally manages to tear his feet loose from the floor and to escape from the room.

The head of the Yeshiva meets him in the street, stops him, and tells him: "Hananya, you can ruin an entire world. It is better that you forget your learning!"

That very moment (continued Hananya) something snapped in my brain, something burst inside, and I was left like an empty cage from which the pigeons had flown, I was left without a word of all I had learned. I fell at the feet of the master and begged for atonement. He sighed: "Who knows whether there is atonement for you?"

I began to sob violently and he pointed out that the bridegroom was standing not far away at the corner of a house, not knowing where to go in a town strange to him.

"As a first step," said the headmaster, "go over to him and ask him for forgiveness."

I was afraid to go but he urged me on:

"Go over and persuade him to go home with you to your mother. I'll join you there."

I went over to the disgraced groom. When he caught sight of me, he rushed to meet me. Before I could put in a word, he called to me:

"Forgiven! Forgiven! With all my heart! The match was not destined for me!"

I would have felt better, if he had given me a beating. Instead he put his hand on my shoulder and called me friend.

I replied: "What sort of friendship can there be between an ignoramus and a learned scholar?" He looked up astonished and I told him of the curse with which the master of the Yeshiva cursed me. He answered:

און לויפֿט צו צו דער כּלה אין מיטן שטוב און רײַסט זי אַוועק פֿון באַדעקנס. און לויפֿט ערגעץ אין אַ קאַמער אַרויס און ברענגט אַרײַן דעם חתנס אַלטע מלבושים: דאָס לײַוונטענע מלבוש מיטן האַנפֿענעם שטריק און ווײַסן וואַלדשטעקן. און רײַסט אַראָפּ פֿון פֿאַרחלשטן חתן די נײַע מלבושים, און שטופּט אים אַרויס אַ נאַקעטן פֿון טיר, און וואַרפֿט אים נאָך די אַלטע מלבושים... און די אַנשים אוובים פֿון ירושלים און אַלע חתונה־געסט אַנטלויפֿן פֿאַר שרעק... איין חנניא בלײַבט. ער שטייט נאָך אַלץ פֿאַרשטאַרט אויפֿן אָרט און הערט ווי דער עושר בלײַבט. ער שטייט נאָך אַלץ פֿאַרשטאַרט אויפֿן אָרט און הערט ווי דער עושר שרײַט: אַ שאָד די סעודה! ברענגט מיר אַרײַן דעם סטאָליער — שרײַט ער האַלט גרייט די חופּה!... רײַסט ער קוים די פֿיס אָפּ פֿון פּאָדלאָגע און אַנטלויפֿט האַלט גרייט די חופּה! אין גאָס איז אים אַנטקעגנגעקומען דער ראָש־ישיבֿה; ער שטעלט אים אָפּ און זאָגט אים: חנניא, דו קענסט חרובֿ מאַכן אַ ישיבֿה; ער שטעלט אים אָפּ און זאָגט אים: חנניא, דו קענסט חרובֿ מאַכן אַ וועלט, פֿאַרגעס בעסער דאָס לערנען!...

און באותו הרגע, דערציילט חנניא. האָט מיר עפּעס אַ קנאַק געטון אין מוח. עפּעס האָט דאָרט געפּלאַצט, און איך בין געבליבן ווי אַ לערע שטײַג אָן טויבן, אָן אַ וואָרט תורה! פֿאַל איך דעם ראָש־ישיבֿה צו די פֿיס, און בעט אַ תּשובֿה, זיפֿצט ער: ווער ווייסט, צי עס וועט העלפֿן.

הייב איך אָן שטאַרק צו וויינען, ווייַזט ער מיר, אַז נישט וויַיט, אונטער אַ ווינקל פֿון הויז, שטייט דער חתן וואָס ווייסט נישט, וווּ אויס און וווּ איַין אין דער פֿרעמדער שטאָט.

- צו אַלעם ערשטן, זאָגט ער, גיי צו אים צו און בעט בײַ אים מחילה.... האָב איך מורא צו גיין, שטופּט ער מיך אונטער:
- ... גיי און פּועל בײַ אים, ער זאָל מיט דיר אַהיימגיין צו דײַן מאַמען... איך וועל אויך אונטערקומען.

גיי איך צו צום מבֿוישן חתן; דערזעט ער מיך, און לויפֿט מיר אַקעגן, און לאָזט מיך צום וואָרט נישט קומען, און רופֿט צו מיר:

- מוחל, מוחל! במחילה גמורה; עס איז קיין זיווג נישט געווען!

געוואָלט וואָלט איך בעסער, ער זאָל מיך דורסן; און ער לייגט מיר די האַנט איף מײַן אַקסל און רופֿט מיך: חבֿר!

זאָג איך: װאָס פֿאַר אַ חבֿר קאָן זײַן אַן עם־־האָרץ מיט אַ תּלמיד־חכם? גאַפֿט ער. און איך דערצייל אים פֿון דער קללה, מיט װעלכער דער ראָש־ישיבֿה האָט מיך פֿאַרשאָלטן. ענטפֿערט ער מיר:

"If my old teacher (meaning Elijah the Prophet) appears to me again, I shall implore him in your behalf."

We came to my mother. On the way I suffered the tortures of the damned. He spoke to me of the Torah. I didn't understand a word... but my heart wept with longing for knowledge.... In my soul darkness and desolation reigned as in a ruin at night....

When we came in to my mother, I fell on her neck, sobbing "Dear mother, God has punished me and you... Now you have an ignoramus as your son!"

She was horrified and her voice trembled.

"What do you mean? How so? Who has cast an evil eye or you?"

I related the entire story to her and pointed out to her the groon whom I had disgraced. My mother clasped and unclasped her hand and sobbed bitterly. Esther, my sister, stood in a corner with her factor to the wall and her tears flowed... At this moment in came the heat of the Yeshiva and turned first to Esther:

"Listen, bride, go into the kitchen and prepare something to eat for the scholar." He pointed to the youthful stranger and added "If you are fortunate, he is the mate destined for you."

Esther looked in dismay at the groom and his ragged appearance but she obeyed the master and went out.

Then the headmaster turned to the mother and said:

"This is no time for weeping. You too are not without blame You did not provide for Esther and you did not punish Hananya Your behavior was not good! Not good!"

My mother sobbed still more violently.

"Don't cry!" the master repeated. "Don't cry! Act!"

"What? What?" lamented my mother.

"Will you do what I tell you?" he asked.

"Yes, yes!" my mother hastened to reply.

The master then said:

"First marry off Esther. Here is her predestined mate!"

My mother burst into a heartrending cry:

"This fellow in linen rags, with the staff?"

"Yes, this is the young man whom Elijah the Prophet instructed in divine lore. Is this the way you obey me, your relative?"

"Forgive me, Rabbi! I obey! I obey!"

Then he continued: "Your son will have to wander forth intexile until he shall awaken the mercy of the All-Merciful. He to:

מסירת־נפֿש

עס), איסט עס וועט זיך מיר באַווײַזן מײַן אַלטער רבי (אליהו הנבֿיא, הייסט עס), וועל איך אים בעטן פֿאַר דיר!

פֿיר איך אים צו מצין מאַמען, און לײַד אױפֿן װעג חיבוט־הקבֿר! ער רעדט צו מיר תּורה, און איך פֿאַרשטיי נישט אַ װאָרט... און עס װײנט מיר דאָס האַרץ פֿאַר בענקשאַפֿט צו דער תּורה... און אין דער נשמה איז פֿינצטער און װיסט, װי בײַ נאַכט אין אַ חורבֿה... קומען מיר אַרײַן צו דער מאַמען, פֿאַל איך איר אױפֿן האַלדז מיט אַ געװײן:

מאַמעשי, גאָט האָט מיך און דיך געשטראָפֿט ... אַצונד האָסטו אַ זון אַן -עס־האָרץ!

ווערט איר נעבעך נישט גוט און עס ציטערט איר קול:

?ווי אַזוי, ווער האַט עס דיר אַן עין־הרע געטון? —

דערצייל איך איר די גאַנצע מעשה, און ווײַז איר, אַז דאָס איז דער חתן, וואָס איך האָב אים פֿאַרשעמט, פֿאַרברעכט די מאַמע אירע הענט און וויינט מיט אַ פֿאַרביטערט קול, און אסתר, די שוועסטער מײַנע, שטעלט זיך אין אַ ווינקעלע מיטן פּנים צו דער וואַנט, און גיסט טרערן... באותו הרגע קומט אַרײַן דער ראַש־ישיבֿה און ווענדט זיך קודם כּל צו אסתרן:

הער, כּלה, גיי אין קיך אַרײַן און מאַך עפּעס צו עסן פֿאַר דעם תּלמיד־ – הער. כּלה, גיי אין קיך אַרײַן אויף דעם פֿרעמדן בחור – און אַז חכם... – ווײַזט ער אָן מיט דער האַנט אויף דעם פֿרעמדן בחור – און אַז דײַן מזל וועט שײַנען – לייגט ער צו – וועט ער זײַן דײַן זיווג.

פֿאַרצאָגט קוקט זיך אסתר אום אויף דעם חתן און זײַן הולך, נאָר דעם פֿאַרצאָגט קוקט זיך אסתר אום אויף דעם העדישיבֿה פֿאַלגט זי און גייט אַרױס...

און דער ראָש־ישיבֿה ווענדט זיך צו דער מאַמע:

אַצונד, זאָגט ער, איז נישט קיין צײַט פֿון װיינען... און דו האָסט — דיך אױך פֿאַרזינדיקט דערמיט װאָס דו האָסט פֿאַר אסתרן נישט געזאָרגט און דיך אויך פֿאַרזינדיקט דערמיט װאָס דו האָסט פֿאַר אסתרן נישט געזאָרגט און זוניאן נישט געשטראָפֿט... נישט גוט!

. הייבט די מאַמע אָן נאָך שטאַרקער צו וויינען.

- . נישט וויינען, זאָגט נאָך אַ מאָל דער ראַש־ישיבֿה, טון דאַרף מען
  - וואָס? וואָס? קלאָגט די מאַמע.
  - . און דו וועסט מיך פֿאַלגן? פֿרעגט דער ראַש־ישיבֿה
    - פֿאָלגן, פֿאָלגן! אײַלט זיך די מאַמע צו זאָגן.

ואָגט דער ראָש־ישיבֿה אַווי:

- קודם, מאַך חתונה אסתרן... אָט איז איר זיווג!
  - רייַסט זיך אַרױס פֿון דער מאַמעס האַרץ אַ געװיין:
    - דער בחור אין לייוונט, מיטן שטעקן? —
- דאָס איז דער בחור, וואָס אליהו הנבֿיא האָט מיט אים תורה געלערנט. אַזױ פֿאָלגסטו, קרובֿה?
  - .... מיר מוחל, רבי ... איך פֿאָלג שוין, איך פֿאָלג ....
- און דײַן זון, זאָגט ער װײַטער, מוז גיין גלות אָפּריכטן, ביז דעם רחמנס און דײַן זון, זאָגט ער װײַטער, און דו װעסט פֿון אים אויך נחת האָבן, רחמנות װעט זיך אויף אים דערװעקן, און דו װעסט פֿון אים אויך נחת האָבן, נאָר שפּעטער.... עלטער איז אסתּר....

will some day bring you happiness, some day, later on.... Esthe is older!"

Then he turned to me: "As for you, atonement might not have helped you, for your sin was indeed great. Fortunately for you, how ever, the marriage was not approved in heaven and your action turned out to be of benefit both for the groom and the bride."

"The bride as well?" asked my mother astonished.

The master replied:

"Know that Leah, the daughter of the wicked man, is self effacing and righteous. Her saintly mother pleaded for her in the realm beyond and succeeded in obtaining as mate for her daughter one of the thirty-six hidden saints that in each generation dwell or earth. You will probably be able to identify him as the carpenter whom the rich man dragged to the wedding-canopy, in order that the wedding-feast might not be spoiled, but I beg you to keep this knowledge a deep secret until he himself makes such revelation if ever."

"How marvelous are the ways of God!" said my mother, some what comforted.

"And now," continued the master, turning to me and to the groom, "now, my dear children, change clothes with each other!"

And to me he added: "Betake yourself immediately on your wan dering. Take the staff and guard it as you would your eyesight When you go to sleep at night, place it near your head. I shall pray that help may come to you and that the staff may blossom again Then your soul too will again burst into blossom and you wil recollect everything. But remember, I repeat, you may not put or other clothes until then. Now go and don't stop to take leave of anybody."

I changed into the groom's clothes in the twinkling of an eye but just then my sister entered, carrying in her hand a plate with a pancake. When she caught sight of us in our changed garments, she was so stunned that she dropped the plate with the pancake. The plate broke with a loud crash and the master cried out: "Congratula tions! Good luck!"

I didn't hear any more, since I was already on my way out.

Hananya related that, when he left Jerusalem, he immediately lost his way in the desert, without bread and without water. He had

מסירת־נפש

- און דו, ווענדט ער זיך צו מיר, דיר וואָלט אפֿשר קיין תשובֿה נישט בעהאָלפֿן פֿאַר דײַן גרױסע זינד... האָסטו אָבער אַ נס, װאָס עס איז קיין זיװג געהאָלפֿן פֿאַר דײַן גרױסע זיר אױסגעלאָזט מיט אַ טובֿה, אי פֿאַרן חתן, אי פֿאַר דער פּלה!
  - ... דער כּלה אויך?... ווונדערט זיך די מאַמע.

ענטפֿערט דער ראָש־ישיבֿה:

- דייַ װיסן, אַז לאה, דעם רשעס טאָכטער, איז אַ באַהאַלטענע צנועה, און איר מוטער די צדקת האָט זיך פֿאַר איר געמיט אין די עולמות העליונים, און איר מוטער די צדקת האָט זיך פֿאַר איר אַ למד־װאָװניק... און דאָס איז ער טאַקע, דער סטאָליער, וואָס דער עושר האָט אים געשלעפּט צו דער חופּה, די סעודה זאָל נישט קאַליע ווערן. נאָר דאָס, בעט איך, זאָל בלײַבן בסוד־סודות, ביז ער וועט נישט אַליין נתגלה ווערן....
  - . גאָטס נסים! זאָגט די מאַמע, שוין אַ ביסל געטרייסט. —
- און אַצונד, זאָגט ער ווײַטער צו מיר און צום חתן, אַצונד, מײַנע ליבע קינדער, טוישט אײַך מיט די מלבושים!....
- און דו, זאָגט ער צו מיר, גיי תּיכּף ומיד אין גלות אַריַּין... און דעו שטעקן נעם און היט אים ווי אַן אויג אין קאָפּ. בײַ נאַכט האַלט אים צוקאָפּנס ווי דו וועסט שלאָפֿן, און איך וועל מתפלל זײַן, עס זאָל קומען דײַן הילף און דער שטעקן זאָל אױפֿבליען, און דעמאָלט וועט דײַן נשמה אויך אױפֿבליען אוי דו וועסט דיך אַלץ דערמאַנען. נאָר געדענק, ערשט דעמאָלט וועסטו מעגן אָנטו דו וועסט דיך אַלץ דערמאַנען. נאָר געדענק, דיך נישט מיט קיינעם.

כּהרף עין האָב איך מיך איבערגעטון אין דעם חתנס קליידער, און באות רגע קומט אַרײַן מײַן שוועסטער מיט אַ פֿײַנקוכן אױף אַ טעלער אין דער האַנט און ווי זי דערזעט אונדז אין די פֿאַרטױשטע מלבושים, האָט זי פֿאַר שרעק אַראָפּ געלאָזט דעם טעלער מיטן פֿײַנקוכן, און דער טעלער האָט געפּלאַצט מיט געלאָזט דעם טעלער מיטן פֿײַנקוכן, און דער טעלער האָט געפֿלאַצט מיט הויכן קלאַנג, און דער ראַש־ישיבֿה האָט אויסגערופֿן: ״מזל־טובֿ, מזל־טובֿ, מזל־טובֿיִּ״

מער האָב איך שוין נישט געהערט, איך בין באַלד אַרויס פֿון שטוב.

\*

און אַזוי ווי ער איז אַרױס פֿון ירושלים, דערציילט חנניא, האָט ער תּיכּן מיד פֿאָרבלאָנדזשעט אין אַ מידבר, אָן ברױט און אַן װאָסער. נאָר נישט צו ברױי פֿאָרבלאָנדזשעט אין אַ מידבר, אָן

no great desire for either, however, since he could keep his bod alive on herbs which he found in the desert. He was in constan mortal danger, moving about among all sorts of beasts, snakes, an reptiles. But somehow they didn't harm him.... They would hun and growl among themselves but kept out of his way. Hananya the understood that they had no power over him, because he was onlocondemned to wander on, exiled and banned, but was not yet fater to die. Once he even imagined he heard a voice call out: "He belongs to . . ." but he didn't hear to whom his life belonged.

Thus he stayed on, day and night, pondering mournfully on hi young years that were to pass away without the light of learning without a ray for his darkened mind. If only he could hear a wor of Torah! If only he had at least a Prayer-Book! He couldn't pra by heart, no, not at all!

Hananya narrated that once he poured sand on his head an that, in order to torment himself, he stood on one leg, crying of to heaven: "Torah! Torah!" Just this one word. He cried with a his soul. He carried on like this for an incredibly long time, unt the sun set. Then he collapsed on the desert sand and fell aslee from sheer exhaustion. He felt himself weeping on even in his slee and crying out: "Torah! Torah!" The head of the Yeshiva the appeared to the sleeping Hananya. He was swathed in a shrow with a golden crown on his head, and he spoke as follows:

"Arise, Hananya, your redemption is beginning. God has hear your prayer and the Prophet Elijah has interceded for you. Aris and go forward in a straight direction. You will arrive at Safe Go to the good-hearted Reb Hiya. Make a full confession to hin Ask him to accept you in his Yeshiva. He will not refuse you When you become eighteen, he will find for you your chosen mat He will pray for you and his prayer always causes a stir before the seat of the All-High. Besides, the marriage-ritual and the sever fold blessings following the wedding serve to cleanse persons of sin Help will come to you. On the eighth day after the wedding, yo will awaken in the morning and you will find the staff at the hea of your bed blossoming and sprouting almonds. Then your so too will blossom and sprout.... You will remember everythin except the unpleasant things. You will expound a portion of th divine law before Reb Hiya and your speech will be constructive and not destructive. Reb Hiya will be happy with you.... Bu whether you will live long," he concluded, "I do not know...."

און װאַסער האָט ער געגלוסט, פֿאַרן גוף האָט חנניא יוצא געװען מיט גרעזלעך װאָס געפֿינען זיך אַ מאָל אין מידבר... און געװען איז ער שטענדיק בחזקת סכּנה, צווישן אַלערליי חיות, נחשים ועקרבֿים, נאָר זיי האָבן אים גאָרנישט גער טון... פֿלעגן עפּעס ברומען צווישן זיך און אַראָפּגיין פֿון װעג. האָט ער, חנניא, פֿאַרשטאַנען, אַז זיי האָבן אויף אים קיין שליטה נישט, װײַל זײַן פּסק איז נאָר גע ונד". און איין מאָל האָט ער אַפֿילו געהערט בחוש, װי אַ קול רופֿט אױס: אַזה שייך"... — נאָר צו װעמען, האָט ער נישט דערהערט...

און אַזוי האָט ער אַרומגעבלאָנדזשעט טאָג און נאַכט, און געטראַכט און געטראַכט און געטרויערט האָט ער אויף זײַנע יונגע יאָרן װאָס גייען אַװעק אָן תורה, אָן ליכט, אָן אַ שטראַל פֿאַר זײַן פֿינצטערן מוח... װאָלט ער כאָטש אַ װאָרט תורה גע־ אַן אַ שטראַל פֿאַר זײַן פֿינצטערן מוח... בעל־פּה קען ער אַפֿילו נישט דאַװנען, הערט! כאָטש אַ סידור ער זאָל האָבן... בעל־פּה קען ער אַפֿילו נישט דאַװנען, גאַרניט.

איין מאָל, דערציילט ער, האָט ער זיך געשטטן זאָמד אויפֿן קאָפּ, און לשם צער זיך געשטעלט אויף איין פֿוס, און אַלץ אין איינעם געשריען אין הימל צער זיך געשטעלט אויף איין פֿוס, און אַלץ איינע וואָרט... און געשריען האָט ער מיט מסירת־נפֿש... לאַנג, לאַנג, ביז די זון איז אונטערגעגאַנגען, און ער איז געפֿאַלן אויף דער ערד און איז אײַנגעשלאָפֿן פֿאַרשמאַכט, און געפֿילט, אַז ער וויינט אין שלאָף אויך און שרײַט: תורה! תורה!... באַווײַזט זיך אים דער ראָש־ישיבֿה, אַנגעטון אין תכריכים און אַ גאָלדענע קרוין אויפֿן קאָפּ, און האָט אים ישיבֿה, אַנגעטון אין תכריכים און אַ גאָלדענע קרוין אויפֿן קאָפּ, און האָט אים אַזי געזאָגט:

- שטיי אויף, חנניא, דײַן רפֿואה הייבט זיך אָן... גאָט האָט געהערט דײַן געבעט, און אליהו הנבֿיא האָט זיך פֿאַר דיר געמיט. שטיי אויף און גיי פֿאַר דיר, ווו די אויגן וועלן דיך טראָגן, וועסטו קומען קיין צפֿת, און זאַלסט אַרײַנגיין צום לבֿ־טובֿ, ר' חייאן, און וועסט זיך פֿאַר אים מתוודה זײַן, און בעטן, ער זאָל דיך אַרײַנגעמען אין זײַן ישיבֿה, און ער וועט דיר נישט אָפּזאָגן, און אַז דו וועסט אַלט ווערן אַכצן יאָר, וועט ער דיר געפֿינען דײַן זיווג, און ער וועט מתפּלל זײַן פֿאַר דיר, און זײַן תפֿילה מאַכט שטענדיק אַ רושם פֿאַרן כּסא הכבֿוד. אַחוץ דעם איז חופּה מכפּר, און שבֿע ברכות אויך... וועסטו געהאַלפֿן ווערן... און צום אַכטן טאָג נאָך דער חופּה וועסטו זיך אויפֿכאַפּן אין דער פֿרי, וועט דער שטעקן בײַ דיר צוקאָפּנס שוין האָבן אויפֿגעבליט און שפּראָצן מאַנדלען, און שליען און שפּראָצן וועט אויך אין דיר די נשמה....
- און דו וועסט זיך אַלץ דערמאַנען, אויסער דעם שלעכטן, און וועסט און דו וועסט זיך אַלץ דערמאַנען, אויסער דעם שלעכטן, און ר׳ חייא וועט פֿון זאָגן פֿאַר ר׳ חייאן אַ חילוק, אַ בנין, נישט קיין סתירה; און ר׳ חייא וועט פֿון דיר נחת האָבן... נאָר צי וועסטו לאַנג לעבן זאָגט ער ווייס איך נישט....

Then he disappeared and I awoke. It was dawn. I started out and walked and walked until I came to you, Rabbi....

\*

Hananya completed his confession. Reb Hiya looked at him sadly and asked:

"How old are you, Hananya?"

"Seventeen years and ten months."

Reb Hiya was lost in thought. "Poor lad—to be cut off from life at an early age," he reflected. Hananya meanwhile raised imploring eyes to Reb Hiya and pleaded with a quiet and trembling voice:

"Teacher, will you accept me in your Yeshiva?"

"An empty soul," meditated Reb Hiya, "a soul without a word of Torah and yet the voice emanating from it has the quality of King David's violin." Aloud he replied:

"Go to sleep, my child. Tell my chief assistant to show you where and come to me tomorrow morning for an answer. Now go, my child."

Hananya left and Reb Hiya remained in the garden hut for quite a while. He looked up to the sky through an opening in the hut and asked:

"Is he the one I've been waiting for?"

But the sky was covered with clouds and gave no answer.

Why Reb Hiya was unable to accede to Hananya's request immediately became obvious in the conversation which he had with Hananya the following morning.

"My Hananya, my child," he began when the two were alone in a separate room, "know, my child, that I myself have no objection to granting your request and to accepting you in the Yeshiva, but..."

Hananya began to tremble violently.

"Teacher," he said, "let me sit furthest from you, somewhere at the end of a bench, in a dark corner, and just let me listen to what you teach them, your pupils, just let me listen..."

Reb Hiya comforted him: "I told you that I was willing, but I'm afraid. You see, they are, after all, young boys, full of mischief. They may, unfortunately, ridicule you and besides, let's not fool ourselves, they do know quite a bit, while you, Hananya, do not as yet . . . Well, the hatred of those who know towards those who

מסירת נפש

און ער איז נעלם געװאָרן, און איך האָב מיך אױפֿגעכאַפּט פֿאַר טאָג און געגאַנגען, ביז איך בין געקומען צו אײַר, רבי....

אַזוי דערציילט חנניא, און ר' חייא קוקט אויף אים מיט גרויס צער און פֿרעגט:

- און ווי אַלט ביסטו. חנניא? ---
- .ויבעצן יאַר און צען חדשים. —

ער האָן אַריכת ימים!״ - פֿאַרטראַכט זיך ר׳ חייא... ענעבעך שראַכט ער אַן אַריכת ימים!״ דערווײַל הייבט חנניא אויף זײַנע גרויסע אויגן אויף ר׳ חייאן און זאָגט מיט אַ דערווײַל געבעט, שטיל און פֿאַרציטערט:

?רבי, וועט איר מיך אַרײַננעמען אין דער ישיבֿה ---

אַ לערע נשמה, טראַכט ר׳ חייא, אָן אַ װאָרט תּורה, און פֿון האַלדז שפּילט... אַן דויס דוד המלכס פֿידעלע״... און הויך זאָגט ער:

גיי, מײַן קינד, שלאָפֿן... זאָג דעם ריש־דוכנא, ער זאָל דיר װײַזן װוּ, און קום מאָרגן פֿרי צו מיר נאָך תּשובֿה, אַצונד גיי, מײַן קינד....

חנניא גייט אַרויס, און ר' חייא בלײַבט נאָך אַ װײַלע אין סוכּה. ער קוקט דורכן פֿענצטערל אין הימל אַרײַן און פֿרעגט.

זאָל עס זײַן דער?....

נאָר דער הימל איז פֿאַרוואָלקנט און שווייַגט.

און פֿאַר װאָס ר׳ חייאן איז שװער געװען צו געבן חנניאן תּשובֿה באַלד אויפֿן אָרט. װעט מען זען אין שמועס מיט חנניאן צו מאָרגנס אין דער פֿרי.

הנגיא בני, זאָגט ער אים אין אַ באַזונדער חדר, זײַ וויסן, מײַן קינד, אַז בנוגע צו דײַן בקשה, איך זאָל דיר אַרײַננעמען אין מײַן ישיבֿה אַרײַן, איז פֿון מײַן צד קיין מניעה נישט, נאַר....

. הייבט חנניא אָן אױפֿן גאַנצן לײַב צו ציטערן.

- רבי, זאָגט ער, לאַזט מיך זיצן, ווי אַם ווײַטסטן פֿון אײַך ערגעץ אין אַן ער לאַזט מיך זיצן, וויל נאָר הערן וואָס איר וועט זאָגן אַן עק באַנק, אין אַ פֿינצטער ווינקעלע, איך וויל נאָר הערן וואָס איר וועט זאָגן פֿאַר זיי, פֿאַר די תלמידים ... נאָר הערן וויל איך....
- איך האָב דאָך דיר געזאָגט, אַז איך וויל, טרייסט אים ר׳ חייא, נאָר, זאָגט ער, איך האָב פּחד, עס זענען דאָך פֿאָרט יונגע־לײַט, מעשה נערות, זיי וועלן אויס דיר, חס־ושלום, חוזק מאָכן... און דערצו, לאָמיר זיך נישט נאַרן, חנניא, תּלמידי־חכמים זענען זיי דאָך, און דו דערווײַל... און די שׂינאה פֿון אַ תּלמיד־

are ignorant is great.... You will be made to suffer, I'm afraid...."

Hananya burst out joyfully:

"All the better, teacher. I should suffer and I want to suffer. The more I am put to shame and the more I suffer, the sooner will the curse leave me."

"Be that as it may," interposed Reb Hiya, "I have still another fear. Your presence may be detrimental to them. You know the saying: 'Whosoever shames his friend in public loses his share of the better world!'"

Hananya replied in a still happier tone:

"I did not known this but, if it be so, then it means that, although I do penance and although the curse is lifted from me, then I shall still have no share in the better world beyond. I shall therefore be studying Torah for its own sake without any hope of reward.... Good, teacher, good!"

Reb Hiya drank in his words like fragrant perfume.

"But, how about the others, how about my pupils?" he asked. "How can I let them sin and lose their share of the world beyond?" Hananya was silent for a moment and then he asked:

"Would that still be true, teacher, if I were to forgive them—to forgive them beforehand?"

Instead of replying, Reb Hiya took Hananya's hand, led him into the Yeshiva, and assigned him a seat by himself, somewhat aside from the others, just as Hananya had requested.

Reb Hiya began the lesson. From time to time he cast an eye on Hananya and noticed the youth sitting with closed eyes and open ears, listening intently, his face reddening when he grasped the meaning of a word, paling when he failed to do so, and darkening gloomily when even the translation was beyond his power of comprehension. Reb Hiya was reminded of a parched camel, lost in the desert, suffering from thirst, and cheering up when it heard the clear rippling of a brook in the distance.

During his discourse, Reb Hiya overheard the pupils whispering to each other about Hananya, pointing to the newcomer, and muttering such slanderous names as "fool," "ignoramus." Reb Hiya was pained by their behavior but he did not scold them, because he saw Hananya lifting up his eyes and looking at his tormentors with joy and fondness, as though they were doing him the greatest favor. Then Reb Hiya continued his discourse.

מסירת־נפֿש 79

חכם צו אַן עם־האָרץ איז גרױס... װעסטו לײַדן יסורים פֿון זיי, דאָס האָב איך מורא בוואַ עם־האָרץ איז גרױס... מורא

שרייט אויס חנניא מיט פֿרייד:

- אָס מער ביוש. װאָס מער אַדרבא. רבי, איך דאַרף לײַדן און אָפּקומען, װאָס מער ביוש. װאָס מער יסורים; װעט געשװינדער אַראָפּ די קללה!
- זאָל זײַן אַזױ, איז ר׳ חייא מרוצה: האָב איך אָבער מורא, עס זאָל זיי, זאָל זײַן אַזױ, המלבין פּני חברו ברבים....

באַווײַזן זיך דערווײַל פֿײַערלעך אין חנניאס אויגן:

- וואָס איז טײַטש, רבי? ---
- עס איז טײַטש, אַז איינער פֿאַרשעמט זײַן חבֿר ברבים, צווישן מענטשן, עס איז טײַטש, אַז איינער פֿאַרשעמט זײַן אַלק עולם הבא!

ווערט חנגיא נאָך מער דערפֿרייט.

- הייסט עס, זאָגט ער, רבי, אויב איך וועל אָפּקומען, און די קללה וועט אַראָפּ פֿון מײַן נשמה, וועל איך אַלץ קיין חלק לעולם הבא ניט האָבן און לערנען אַראָפּ פֿון מײַן נשמה, וועל איך הַנישט האָפֿנדיק אויף שכר. . . הלוואַי, רבי, הלוואַי!
  - ר' חייאס האַרץ זאַפּט אײַן זײַנע ווערטער ווי שמעקנדיקן בוימל.
- אָבער זיי, טענהט ער, די תלמידים? ווי קען איך זיי לאָזן שטרויכלען אָזן פֿאַרלירן עולם הבא.

בלייבט חנניא אַ ווײַלע שטיל און דערנאָך פֿרעגט ער:

- -- און ווי איז, רבי, אַז איך בין זיי מוחל, פֿאָרויס מוחל ---
- עס! טײַטשט זיך אויס ר' חייא. און נעמט חנניאן עס! עס! טײַטשט אין דייסט עס! און זעצט אים אָן בײַ דער האַנט און פֿירט אים מיט זיך אין ישיבֿה אַרײַן, און זעצט אים לויט זײַן פֿאַרלאַנג באַזונדער, גאָר אַן אַ זײַט פֿון די תּלמידים.

און ר' חייא זאָגט דעם שיעור, און, פֿון צײַט צו צײַט, װאַרפֿט ער אַן אויג אויף חנניאן. זעט ער, װי דער בחור זיצט מיט פֿאַרמאַכטע אויגן, נאָר אָפֿענע אויערן, און הערט זיך אײַן צום שיעור, און זײַן פּנים רױטלט זיך, װען ער מאַפער, און װערט בלאַס פֿאַר שרעק, אַז עס װערט אים עפּעס פֿאַרלױרן. און טייל מאָל פֿאַלט אױף אים אַ מרה שחורה, װען ער קען אַפֿילו דאָס טײַטש־װאָרט נישט כאַפּן. דערמאַנט עס ר' חייאן אָן אַ פֿאַרשמאַכטן קעמל װאָס בלאַנ־ דושעט אין מידבר און האָט יסורים פֿון דאָרשט, און נחת דערפֿון װאָס עס הערט פֿון װײַטנס, אַ קלאָר ריזלען פֿון אַ קװאַל....

און אַ מאָל הערט ער, ווי די תלמידים מורמלען צווישן זיך וועגן חנניאן, טײַטן אויף אים מיט די פֿינגער, און זײַן אויער כאַפּט בילבולים ווי בור, עם־האָרץ... האָט ר' חייא גרויס צער דערפֿון, און דאָך שרײַט ער אויף זיי נישט אָן, ווײַל ער זעט, ווי חנניא הייבט דעמאָלט אויף די אויגן, און קוקט אויף די אָן, ווייַל ער זעט, ווי חנניא פײַניקן דערמיט מיט פֿרייד, מיט ליבשאַפֿט, גלײַך זיי תלמידים וואָס ווילן אים פּײַניקן דערמיט מיט פֿרייד, מיט ליבשאַפֿט, גלײַך זיי וואָלטן אים די גרעסטע טובֿה געטון... זאָגט ער ווײַטער דעם שיעור....

The pupils asked questions about the discourse. Reb Hiya replied. A lively discussion followed. Hananya alone kept silent. Not a word of endorsement or of disapproval of any argument! And yet it was obvious that he followed with intense concentration everything that was being said. When the discourse came to an end, he was the last to leave and he utilized the remaining hours before the late afternoon prayers to walk alone along obscure and overgrown gardenpaths until he came to the deserted hut among the oleander trees. There he sat down, in deep meditation, and did not get up until prayer-time.

\*

The chief assistant once came to ask Rey Hiya's advice whether to apologize to young Hananya.

"What's the trouble?" asked Reb Hiya. "Were you angry with him again?"

'God forbid!" replied the assistant. His story was that, whenever he happened to pass the hut among the oleander trees, he heard Hananya's voice inside the hut. The young man was either repeating the words of the day's lesson in Hebrew and in translation or he was praying to heaven with great intensity and inward devotion, crying out constantly "Torah—Torah!" as a hungry person might beg for bread.... "From this behavior, I gather that the youth is a sincere penitent; I feel that I wronged him during our first encounter; and I fear that I shall some day be punished for this sin."

Reb Hiya restrained his assistant. He knew that Hananya still had a thorny road to travel. But he was happy to note that the youth was arousing favorable attention and that even the pupils were beginning reluctantly to respect him ever more and more.

Again the thought came to Reb Hiya: "Perhaps he is, after all, Miriam's predestined mate?" But he dismissed this idea: "An ignoramus, despite all efforts!"

Once Reb Hiya purposely went to the garden hut in the late afternoon to inquire of Hananya how he was getting along in his studies:

"Are you making any progress?" asked the teacher.

"Not yet! I have not yet been found worthy of acquiring knowledge but I do grasp more and more, the words are becoming clearer to me, I can retain them better in my memory, at least in translation."

און ר' חייא זאָגט, און די תּלמידים פֿרעגן קשיות, און ר' חייא ענטפֿערט, און מען אַמפּערט זיך, נאָר איין חנניא שווײַגט, ער זאָל קיין פּאַרע פֿון מויל נישט אַרויסלאָזן, און פֿירט מיט קיינעם קיין חבֿרותא נישט. און דאָס מסירת־נפֿש, מיט וועלכן ער לאָקערט אויף יעדעס וואָרט, איז צעגאָסן אויף זײַן פּנים... און אַז דער שיעור ענדיקט זיך, גייט ער אַרויס דער לעצטער, און די פּאָר שעה פֿאַר מינחה גייט ער אַ ביסל אַרום איינער אַליין און אויף אָפּגעלעגענע און פֿאַר־וואַקסענע וועגן, ביז ער קומט צו צו אַ פֿאַרגעסענער סוכּה צווישן אָלעאַנדער־בימער, און זעצט זיך דאָרט אין התבודדות און קומט ערשט אַרויס צו מינחה־צײַט.

\*

איין מאָל קומט דער ריש־דוכנא צו ר׳ חייאן, זיך אַן עצה האַלטן, צי ער איז נישט מחוייבֿ גיין איבערבעטן דעם בחור חנניא.

- יואָס איז פֿאַר אַ נײַס? פֿרעגט ר׳ חייא: האַסט זיך ווײַטער געבייזערט? --- וואָס איז פֿאַר אַ
- חס־ושלום! זאָגט דער ריש־דוכנא; און דערציילט אים, אַז ווען עס קומט אים אויס פֿאַרבײַצוגיין בײַ דער סוכּה צווישן די אָלעאַנדער־ביימער, הערט ער פֿון סוכּה אַרויס חנניאס קול אָדער ער חזרט זיך איבער די ווערטער פֿון שיעור מיט עבֿרי־טײַטש, אָדער ער איז מתפּלל צום הימל מיט גרויס געבעט און דבֿקות, און רופֿט אַלץ אין איינעם! תּורה תּורה תורה! ווי אַ הונגעריקער בעט זיך ברויט....
- דע איך, זאָגט דער ריש־דוכנא, אַז עס איז אַ גרויסער בעל־תּשובֿה, האָב זע איך, זאָגט דער ריש־דוכנא, אַז עס אין איך זועל איך מורא, צי האָב איך אים דעמאָלט נישט מבֿייש געשטעלט און צי איך וועל נישט האָבן קיין עונש דערפֿאַר.

האַלט אים ר' חייא דערפֿון אָפּ, װײַל ער װײסט, אַז חנניא דאַרף נאָך אַלץ אָפּקומען; נאָר ער האָט גרױס הנאה דערפֿון, װאָס מען הײבט אָן אױפֿן בחור אָפּקומען; נאָר ער האָט גרױס הנאה דערפֿון, װאָס מען הײבט אָן אױפֿן בחור חנניא אַ מבֿין צו זײַן; בפֿרט אַז ער האָט באַמערקט, אַז אַפֿילו די תּלמידים פֿון ישיבֿה קריגן פֿאַר אים, נישט װילנדיק, דרך־ארץ....

און ענטר: און ענטר: און ענטר מרימס באַשערטער? און ענטר און ער קלערט ווײַטער: צי איז עס נישט מרימס באַשערטער? פֿערט זיך מיט צער: פֿאָרט אַן עם־האָרץ.

איין מאָל גייט ר' חייא אומישנע פֿאַר מינחה אַראָפּ צו חנניאן אין סוכּה. אויסצופֿאָרשן, וווּ ער האַלט אין לימוד.

- -- ביסט שוין עפעס תופֿס? פֿרעגט ער.
- דערווײַל נאָך נישט, רבי! די זכיה האָב איך נאָך נישט געהאַט, נאָר דערווײַל נאָך נישט, רבי! די זכיה האָל שאַרפֿער און באַהאַלט אין זכּרון הער איך, וואָס אַ מאָל מער, וואָס אַ מאָל מער טײַטשווערטער.

Reb Hiya sighed and said nothing.

Hananya begged piteously:

"Teacher, you said: 'Yesihena, let him talk out!' This expression remained fixed in my memory. It irradiated my dark soul as with the brilliance of diamonds.... Let me talk to you!"

"Very well!" agreed Reb Hiya.

"Teacher, something marvellous has happened to me! In the beginning, on the very first day, as I sat before you with closed eves and listened with ears wide open, afraid to lose a single word well, when I closed my eyes, I imagined I was still walking on, roaming about in the desert, parched with thirst, my tongue cleaving to the roof of my mouth.... From afar there penetrated to me the sweet friendly sound of clear, clear water, refreshing for heart and soul.... I felt God's mercy keeping watch over me and guiding me on a straight path towards the revivifying well. As I neared the well, the water came to meet me.... And now I recognize the significance of the well, for I once drank of its living waters but an evil man led me off the right track and on to a well of bitter waters, poisonous waters, which I mistook for dew of heaven. God is, however, extending his help to me now. I am retracing my steps to the true well and its waters are coming to meet me, shortening my travail. My confidence is rising and I am proceeding with new strength. Though I still climb over stones and rocks and thorns, I am happy and walk on. I go on, and, as I move forward, to the true well, it also moves towards me."

"Amen! May God help you!" broke in Reb Hiya with a cordial wish.

Hananya continued:

"Sitting alone in the hut, I become lost in thought at times and I imagine that I was like a cage, full of singing birds. The birds sang God's praises and hymned his glory. Then a magician came and cast a spell upon them and they began to intone melodies of a different character, insolent and dissolute melodies. Ordinary people did not know the difference and praised the cage and the singing birds, but once a pure saintly person passed by and listened to what was being offered to the public by the cage and its birds. When his ear caught the true meaning of the melodies, he recognized the evil tones of lasciviousness and blasphemy. He then went up to the cage and said: 'Rather than to sing such melodies, it were better for you birds to be struck dumb altogether!' He blew an angry blast

מסירת־נפֿש

שווייבט ר' חייא און זיפֿצט.

און חנניא בעט זיך רחמים:

רבי, איר האָט דאָך געזאָגט ״ישׂיחנה״ — דאָס וואָרט איז מיר געבליבן אין זכּרון, עס לײַכט אין מײַן פֿינצטערער נשמה, ווי אויסגעזעצט מיט ברי־ ליאַנטן... לאָזט מיך רעדן פֿאַר אײַך!

- אדרבא! איז ר׳ חייא מספים.

– רבי, מיט מיר געשעט עפעס ווונדערלעכס! אין אָנהייב, באַלד דעם ערשטן טאָג, אַז איך בין געזעסן פֿאַר אײַך מיט פֿאַרמאַכטע אויגן און האָב — געלאָקערט מיט אָפֿענע אויערן, זיי זאָלן, חלילה, קיין וואָרט נישט פֿאַרלירן אַזוי ווי איך האָב די אויגן פֿאַרמאַכט, האָט זיך מיר אָנגעהויבן דאַכטן, אַז איך גיי נאָך אַלץ אַרום און בלאָנדזשע אין מידבר. און בין פֿאַרשמאַכט, און די צונג איז מיר צוגעקלעפּט צום גומען פֿאַר דאָרשט... נאָר פֿון ווײַטנס הער איך, ווי עס ריזלט אַ קלאָר, קלאָר װאַסער, מיט אַ זיס, היימיש קול װאָס קלינגט װי אַ בשורה טובֿה, אַ פֿריש נחת פֿאַר דער נשמה ... און איך האָב געפֿילט, אַז גאָטס רחמנות וועקט זיך איבער מיר, און פֿירט מיך אויפֿן גלײַכן וועג צום קוואַל, און איך גענען מיך צו אים, צום לעבעדיקן וואַסער, און דער קוואַל גענענט זיך אויך צו מיר און קומט מיר אַקעגן! און איך ווייס דאָך, ווער דער קוואַל מיט זײַן לעבעדיק װאַסער איז, איך האָב דאָך אַ מאָל פֿון אים געטרונקען, נאָר אַ שלעכטער מענטש האָט מיך איבערגעדייבערט און אַוועקגעפֿירט פֿון קוואַל צו שלעכט וואַסער, צו פֿאַרסמט וואַסער, און איך האָב געמיינט, אַז דאָס איז טוי פֿון הימל... און אַצונד האָט מיר גאַט געהאַלפֿן. איך גיי צוריק, און דער קוואַל קומט מיר אַקעגן, ער אַליין העלפֿט מיר, און דער בטחון שטאַרקט זיך אין מיר, איך גיי מיט אַלע כּוחות ... און כאָטש איך קלעטער איבער שטיינער, ביינער און דערנער, פֿריי איד מיך און גיי... און גיי... און אַזוי ווי איך גיי צום קוואַל, אַזוי גענענט זיך דער קוואַל צו מיר.

.אַמן, זאָל דיר גאָט העלפֿן! ווינטשט אים ר' חייא —

שון זיצנדיק אַליין אין סוכּה. פֿאַרטראַכט איך מיך אַ מאָל, און עס דאַכט זיך מיר, אַז איך בין געווען ווי אַ שטײַג. פֿוֹל מיט זינגענדיקע פֿיגל, און די פֿייגל האָבן גאָטס לויב געזונגען, זײַן שבֿח געשפּילט... דערנאָך איז געקומען די פֿייגל האָבן גאָטס לויב געזונגען, זײַן שבֿח געשפּילט... דער פּראָסטער אַ פּישוף־מאַכער, און האָט די פֿייגל אַ פּישוף אָפּגעטאָן, און זיי האָבן אָנגעהויבן אַנדערע ניגונים צו זינגען... חוצפּהדיקע, אויסגעלאַסענע... דער פּראָסטער עולם האָט זיך נישט פֿאַרשטאַנען דערויף, און געלויבט די שטײַג און די פֿייגל אין שטײַג, ביז עס איז אַ מאָל דורכגעגאַנגען אַ צדיק אַ גרויסער, און איז צו־געגאַנגען זען, וואָס מען זינגט פֿון שטײַג אַרויס פֿאַרן עולם. האָט ער געהערט, און זײַן אויער האָט באַלד געכאַפּט דעם אמתן תוך פֿון די ניגונים. ער האָט דער הערט אין זיי אַלערליי קולות פֿון תאווה, פֿון ניבול־פּה, און ער איז צוגעגאַנגען נענטער צו דער שטײַג און געזאָגט: איידער אַזוי צו זינגען, פֿאַרשטומט בעסער, פֿפֿיגל! און ער האָט אַ בייזן בלאָז געטון אין דער שטײַג אַרײַן מיט אַ בייזן, קאלטן פֿריגל! און ער האָט אַ בייזן בלאָז געטון אין דער שטײַג אַרײַן מיט אַ בייזן, קאלטן

of cold air into the cage and immediately the birds were as if magically accursed. They ceased their singing and fell down to the floor of the cage. There they lie, as if frozen, with folded wings, shut beaks, and closed eyes. They lie like the dead....

"And when I listen to your discourse and catch a word here and there, each word seems to awaken another bird in my cage. It opens its tiny eyes and its little mouth and begins to sing with a weak voice, with a quiet voice, but the melodies are pure, devout, and honest...it is beginning to move its little wings...soon, soon it will fly."

Reb Hiya wanted to comfort Hananya: "You see, my child, God has mercy on you."

Hananya, however, was not easily comforted.

"All this," he complained, "happens to me by day. But as soon as the sun sets, the shadows of the night creep again over my soul. Within the cage everything is again silent, frozen; wings that were beginning to stir are again paralyzed and fall down as lifeless, the beaks are shut and the eyes closed."

Reb Hiya was painfully touched and told Hananya: "Go now, my child, to the prayer-services. I'll remain here and pray for you."

Hananya looked at him with gratitude and deep affection and left the hut.

\*

Reb Hiya was alone. He said the Evening Prayers in the hut and was about to go out into the garden to pray under the open sky for Hananya. As he approached the entrance of the hut, he saw a few steps in front of the hut two snakes entwined about two neighboring oleander trees, their mouths bent towards each other so that their tongues of venom almost touched.

Reb Hiya was acquainted with all the birds and beasts of his garden, with those that wing their way high in the sky, with those that rest in the branches of trees, with those that creep about at a still lower level on the leaves of plants and vegetables, and with those that multiply lower still in the grass and on the very ground. Reb Hiya soon recognized that only one of the snakes was at home in the garden while the other was a strange snake, called "Achnai," which he had never before seen in his garden. He wondered why it came. Tarrying in the shadow of the hut, he heard this very question asked by the native snake and also the answer given by the other one:

מסירת־נפש

אָטעם, און תּוך כּדי דיבור זענען די פֿיגל ווי פֿאַרפּישופֿט און פֿאַרשאָלטן גער וואָרן, און זענען פֿאַרשטומט און פֿאַרפֿרוירן אַראָפּגעפֿאַלן אויף דער פּאָדלאָגע פֿון שטײַג, און זיי ליגן דאָרט צונױפֿגעקנױלט, מיט פֿאַרװיקלטע פֿליגל, מיט פֿאַרשלאָסענע שנאָבלען און פֿאַרמאַכטע אויגן, ווי די טױטע....

און אַז איך הער מיך אײַן צו אײַער שיעור, און כאַפּ אַ װאָרט נאָך אַ װאָרט. װעקט יעדעס װאָרט אין מיר אױף אַן אַנדער פֿייגעלע, עפֿנט עס זײַנע אייגעלעך און זײַן מײַלעכל און הייבט אָן זינגען מיט אַ שװאָך קול, מיט אַ שטילס, נאָר גוטע ניגונים; פֿרומע, ערלעכע ניגונים ... און רירט שטיל מיט די פֿליגעלעך... אָט װעט עס פֿליִען.

. זעַסט, חנניא, גאָט האָט רחמנות, טרייסט אים ר׳ חייא.

לאָזט זיך אָבער חנניא נישט טרייסטן.

דאָס אַלץ, קלאָגט ער זיך, איז אָבער נאָר בײַ טאָג... און אַזוי װי די זון לאָזט זיך אַראָפּ, לייגן זיך די שאָטנס פֿון דער נאַכט צוריק אױף מײַן נשמה... אַלץ אין שטײַג װערט צוריק פֿאַרשטומט, פֿאַרפֿרױרן, און װאָס עס האָט מיט אַ פֿלַרגל גערירט, װערט געליימט און פֿאַלט צוריק אַראָפּ װי טױט, מיט אַ פֿאַר־שלאָסן מײַלעכל, מיט פֿאַרמעַכטע אױגן....

האָט ר' חייא דערפֿון גרױס צער, זאָגט ער אים: גיי, מײַן קינד, דאַװנען מינחה... איך װיל דאָ בלײַבן און אױף דיר מתפּלל זײַן....

קוקט אויף אים חנניא מיט גרויס ליבשאַפֿט און דאַנק, און גייט אַרויס פֿון סוכה.

\*

ר׳ חייא בלײַבט אַליין, ער דאַוונט אָפּ מינחה ומעריב אין סוכה און וויל אַרויסגיין אין גאָרטן אַרײַן, מתפּלל צו זײַן פֿאַר חנניאן אונטערן הימל. קומט ער צו צו דער שוועל פֿון דער סוכה, דערזעט ער, אַז אַ פּאָר טריט אין גאַנצן פֿאַר דער סוכה האָבן זיך צוויי שלאַנגען אַרומגערינגלט אַרום צוויי נאָענטע אַלעאַנדער־ביימער, און זיי האָבן איינע קעגן דער אַנדערער אויסגעבויגן די פּיסקלעך אַזוי, אַז די גיפֿטגעפּעלעך האָבן זיך כּמעט אַנגערירט.

קאָן ר' חייא אַלע חיות ועופֿות פֿון זײַן גאָרטן; הן די וואָס פֿליען הויך אונטערן הימל; הן די וואָס ליגן אויף די ביימער צווישן די צווײַגן; הן די וואָס קריכן אַרום איבער די בלעטער פֿון אַלערליי נידעריקע פֿלאַנצן און אויף די בייטן פֿון אַלערליי קרויט; ווי אויך די וואָס פֿרוכפּערן זיך נידעריק אין גראָז. דערקענט טאָקע באַלד ר' חייא, אַז איין שלאַנג איז אַ היימישע שלאַנג, די צוויטע וואָס הייסט "עכנאי" איז אַ פֿרעמדע שלאַנג וואָס ער האָט נאָך דאָ ניט געזען. וויל ער וויסן, נאָך וואָס זי איז אַהערגעקומען. ציט ער זיך צוריק אַרײַן אין וויל ער וויסן, נאָך וואָס זי איז אַהערגעקומען. ציט ער זיך צוריק אַרײַן אין שאָטן פֿון דער סוכּה, הערט ער, ווי דאָס זעלבע פֿרעגט די היימישע שלאַנג. און זוי די פֿרעמדע ענטפֿערט איר:

"I have come to bite somebody."

The native snake smiled:

"You are troubling yourself in vain. I have been here long enough to feel at home. When I arrived, I was most venomous and ferocious. I used to bite the students of this Yeshiva. In the course of time, however, I stopped biting. Do you know why? Because of Reb Hiya, the head of this Yeshiva. He was once a merchant who travelled far and wide throughout the world. In the course of his trips, he met old sheiks and acquired from them knowledge of the seven sciences which had been handed down to them by their ancestors. These sciences included also medicine. Following the instructions of these sheiks, he brought from distant islands various herbs as medicines against our bites. I used to bite and he would heal with these antidotes. Finally I realized that all my work was in vain and so I have stopped biting altogether."

"How foolish!" answered the foreign snake. "Herbs help only in those cases in which a snake bites of its own accord, out of ancient innate animosity dating back to the divine curse on human beings and snakes imposed for the sin in the Garden of Eden. The Creator of the Universe has a habit to prepare in advance a specific cure for each specific plague and, even before he created the venom of snakes and serpents, he commanded the earth to sprout healing herbs on those islands wherein these living creatures increase and multiply.... I am without fear, however, because I do not come of my own free will and I shall not bite out of animosity. I come on a mission from the angel of death who sent me to carry out a sentence upon a person condemned to death."

"How will you find such a person here, where there are only students of Torah, righteous people?" asked the native snake amazed.

"Sentence of death has been pronounced upon the youth Hananya, who spends hours of meditation every day in this hut."

"How was that possible?"

"You see, he exposed to shame a young man of great learning, a pupil of the Prophet Elijah, and did so publicly on the very day of this person's wedding. A partial penalty was immediately exacted: the head of Jerusalem's Yeshiva, who was present, pronounced a curse upon the sinner that he should immediately forget his learning and, in addition, imposed upon him the following penance: Hananya must wander from place to place, dressed in linen clothes, with an ordinary hempen rope about his loins, and must carry in his hand

- איך בין געקומען דאָ עמעצן בײַסן.שמייכלט די היימישע שלאנג:
- אומזיסט איז דײַן טירחא: איך בין דאָ שוון לאַנג אַ היימישע, און געקומען בין איך אַ ברענענדיקע שלאַנג, אַ מרשעת, און פֿלעג בײַסן די תלמידים פֿון ישיבֿה. מיט דער צײַט האָב איך אָבער אױפֿגעהערט צו בײַסן. און װייסטו פֿאַר װאָס? װײַל ר׳ חייא, דער ראָש פֿון דער ישיבֿה, איז אַ מאָל אַ סוחר געװען, און געמאַכט אַ מאָל װײַטע נסיעות איבער דער װעלט, און פֿון אַלטע שייכן, וואָס האָבן שבע חכמות בירושה און מיט װעלכע ער פֿלעגט זיך טרעפֿן אױפֿן װעג האָט ער זיך אויסגעלערנט צװישן אַנדערע חכמות אױך חכמת הרפֿואה... און זיי האָבן אים אָנגעװיזן, און ער האָט זיך געבראַכט פֿון װײַטע אינדזלען גראָז אויף רפֿואות קעגן אונדזער בײַסן... איך בײַס, און ער היילט... זע איך, אַז איך אַרבעט אומזיסט, האָב איך אין גאַנצן אױפֿגעהערט צו בײַסן....
- ענטפֿערט די פֿרעמדע שלאַנג: גראָזן, זאָגט זי, העלפֿן נאָר דע־ באַריש, ענטפֿערט די פֿרעמדע שלאַנג: גראָזן, זאָגט זי, העלפֿן נאָר דע־ מאָלט, ווען אַ שלאַנג בײַסט מדעת עצמה, פֿאַר שינאה וואָס קומט נאָך אַרויס פֿון דעם "ואיבֿה אָשית" פֿון גאָטס קללה אויף מענטשן און שלאַנגען פֿאַרן חטא אין גן־עדן... האָט ער אָבער, דער רבונו של עולם, אַ טבֿע, מקדים צו זײַן רפֿואה למכה, און נאָך איידער ער האָט באַשאַפֿן דעם גיפֿט פֿון שלאַנגען, האָט ער געהייסן, אַז די ערד אויף די אינדזלען, ווו אַלע שלאַנגען זענען פּרה ורבֿה, זאָל אַרויסשפּראָצן אַלערליי גראָזן אויף רפֿואה... דערפֿאַר אָבער האָב איך קיין פּחד נישט: איך קום נישט פֿון מײַן אייגענעם ווילן, נישט אויס רישעות וועל איך בײַסן; איך קום אין שליחות פֿון מלאך־המוות וואָס האָט מיך געשיקט מקיים צו זײַן אַ פּסק אויף אַ חייבֿ־מיתה.
- ... דיקים: צדיקים: ... וווּ האָסטו דאָ אַ חייבֿ מיתה? סאַמע תּלמידי־חכמים, צדיקים: ... וווּנדערט זיך די היימישע שלאַנג.
- אין סופּה אין טאָג דאָ התבודדות אין סופּה אָט דער בחור חנניא וואָס האָט יעדן טאָג איז חייבֿ מיתה.
  - ?ווי איז מעגלעך ---
- עסט דאָך! ער האָט מבֿייש געווען אַ תלמיד־חכם, אליהו הנבֿיאס אַ תלמיד... און ברבים ... אין טאָג פֿון תלמיד־חכמס חופּה! און אַ שטיקל פֿסק האָט ער באַלד באַקומען: דער ראָש־ישיבֿה פֿון ירושלים, וואָס איז דערבײַנ געווען, האָט אים פֿאַרשאָלטן, ער זאָל פֿאַרגעסן דאָס לערנען, און אַרױסגעגעבן געווען, האָט אים פֿאַרשאָלטן, ער זאָל פֿאַרגעסן דאָס לערנען קליידער, מיט אַ פּראָסטן אַ תּשובֿה, ער זאָל ווערן אַ נע־ונד, טראָגן לײַוונטענע קליידער, מיט אַ פּראָסטן האַנפער גאַרטל אױף די לענדן, און האָט אים געגעבן אין דער האַנט אַרײַן אַן

a stripped branch of an almond tree. Not until the staff in his hand bloom again, will Hananya recollect what he once learned.

"In other words—never!" interpreted the native snake.

"Not necessarily!" answered the other snake. "This sentence, however, was not acceptable to the powers above. It was regarded as too mild. There was a general feeling that Hananya should also be deprived of his share in the world-to-come. The Lord of the Torah put in a strong objection, however, and could not be budged. Agreement was reached that the youth should be permitted to expiate his sin. He is to marry a good wife, according to his real merit, and on the eighth day after the wedding he is to die. The wedding-ritual with its sevenfold blessing will serve as atonement for half his sin and his death for the other half.... Furthermore, inasmuch as a daughter of Israel is to be widowed through no fault of her own, right after the wedding, she is to be compensated by being blessed with a son who is to become a light of true wisdom unto the world."

The snake tired of speaking, having never before discoursed at such length. It begged its companion to guide it to the water. The two snakes uncoiled themselves from the trees and disappeared.... Reb Hiya was left deeply disturbed.

He found himself in a difficult dilemma: if he did not marry off Hananya, he would be going counter to divine desire and Hananya would never recollect the Torah. To marry him off, however, meant killing him. Besides, how could he, Hiya, take a daughter of Israel and bring her as a sacrifice? How could he justify making her a widow, eight days after her wedding?

He peered and probed into the sky for a sign; but the heavens were silent. Reb Hiya's heart quivered and quaked and a still voice within its depths became audible:

"Hiya, sacrifice your daughter, your only daughter Miriam. Father Abraham would not have hesitated...."

It is not so easy, however, to sacrifice an only daughter. Reb Hiya recalled that his saintly Sarah promised him that in an emergency she would appear to him in a dream to resolve his doubts and so he raised his eyes to heaven and prayed for her appearance.

As he prayed, the clouds that covered the sky passed away and millions of little stars suddenly came into view and beckoned to him. They held forth a promise of divine grace and invited him to have faith in a favorable outcome.

אָפּגעשיילטן צװײַג פֿון אַ מאַנדלבױם, און געזאָגט, אַז ער װעט זיך נישט דער־ מאַנען דאָס לערנען, ביז דער שטעקן װעט נישט אױפֿבליען!

- ... הייסט עס -- לעולם ועד! מאַכט די היימישע שלאַנג
- דאָס קען מען נישט וויסן! ענטפֿערט די פֿרעמדע: נאָר אין הימל איז מען אויף דעם פּסק נישט באַשטאַנען! דאָס איז ווייניק, האָט מען געזאָגט; מען דאַרף אים צונעמען דעם חלק לעולם הבא. האָט זיך אָבער דער שר־התורה אַקעגנגעשטעלט, ניין און ניין! איז געבליבן, אַז מען זאָל אים געבן אַ פּפּרת עוון... זאָל דער בחור חתונה האָבן מיט אַ בת טובֿים, לפֿי מעלתו, און צום אַכטן טאָג נאַך דער חופּה זאָל ער שטאַרבן... האָלב וועט מכפּר זײַן די חופּה מיט די שבֿע ברכות, די אַנדערע העלפֿט די מיתה... און ווײַל אַ בת־ישׂראל וועט ווערן, אַן איר חטא און שולד, אַ פֿריִע אַלמנה, על פן זאָל זי דערפֿאַר געבענטשט ווערן מיט אַ בן־זכר וואָס וועט אַרויסקומען אַ גאָון עולם, אַ מאור הגולה באמת....

די שלאַנג איז שוין מיד געוואָרן רעדנדיק, זי האָט נאָך אפֿשר קיין מאָל נישט מיט אַ מאָל אַזוי פֿיל גערעדט, בעט זי זיך בײַ דער חבֿרטאָרין, זי זאָל זי פֿירן צום וואַסער. וויקלען זיך די שלאַנגען אָפּ און גייען אַוועק... און אויף ר׳ חייאן פֿאַלט אַ גרויסע שרעק....

וואָרעם ר' חייא איז צו אַ גרויסן נסיון געקומען: וועט ער חנניאן נישט חתונה מאַכן, וועט ער גיין קעגן דער השגחה פּרטית, און חנניא וועט זיך קיין מאָל נישט דערמאַנען דאָס לערנען... יאָ חתונה מאַכן? טייט ער אים מיט די אייגענע הענט! און ווי קאָן ער נעמען אַ בת־ישׂראל און ברענגען פֿאַר אַ קרבן? מאַכן אַכט טאָג נאָך דער חתונה פֿאַר אַן אַלמנה?

קוקט ער און קוקט אין הימל אַריַנן; דער הימל שווייַגט. נאָר דאָס האַרץ אין ר׳ חייאן הייבט אָן שטאַרק צו קלאַפּן און צו צאַפּלען; און ער הערט בחוש אין ר׳ חייאן הייבט אָן שטאַרק צו קלאַפּן און צו אָפּלען; און ער הערט בחוש אַ קול פֿון האַרץ אַרויס:

תייא, זײַ מקריבֿ דײַן טאָכטער, דײַן בת־יחידה מרים... אַבֿרהם אָבֿינו — װאָלט זיך נישט מיישבֿ געװען....

נישט אַזוי לײַכט איז אָבער מקריבֿ צו זײַן אַן איינציקע טאָכטער. דערמאַנט נישט אַזוי לײַכט איז אָבער מקריבֿ צו זיַר, אַז שׂרה די צדקת האָט אים צוגעזאָגט צו קומען צו חלום, אַרױסצױ־ער זיִר, אַז שׂרה די צדקת האָט אים די אויגן און איז מתפּלל װעגן דעם.....

און אַזוי ווי ער איז מתפּלל, וויקלט זיך אָפּ דער װאָלקן פֿון הימל, און עס באַווײַזן זיך מיליאָנען שטערנדלעך מיט אַ מאָל, און זיי ווינקען צו אים עס באַווײַזן זיך מיט אַ גוטן צוואָג!

Reb Hiya's prayer was heeded. While sitting on a chair at dusk after a day of fasting, a fainting spell came over him, his eyes closed, and he dozed off. In that very second, the saintly Sarah stood before him. She seemed unchanged since the hour of her death. She looked at him with the same gracious eyes, placed her right hand lovingly upon his shoulder, and said to him:

"Fear not, Hiya, our daughter's fortune shines like the sun. Leave everything up to her."

He wanted to ask further but his saintly wife had disappeared and he felt someone arousing him. He opened his eyes. His daughter Miriam was standing before him. Her right hand was touching his shoulder exactly where the hand of her saintly mother had just rested. He heard her saying:

"Pardon my waking you, dear father, but the sun set long ago, the moon has come up in the heaven, and the stars are ablaze. It is time for you to end your fast and to partake of something, dear father."

Reb Hiya saw before him the culmination of his dream. He took her hand fondly, pressed it to his heart, and said to her:

"I shall not break my fast, dear daughter, before you answer me truthfully what I am about to ask you."

Reb Hiya saw her beginning to blush but continued:

"Dear daughter, in certain matters it is customary for a girl to reveal her heart only to her mother. Unfortunately, you have lost your mother, who was a saintly woman, and I promised her that I would be both father and mother to you. You must, therefore, tell me the whole truth and leave nothing hidden in your heart.

Miriam buried her face in his breast and whispered:

"Ask, dear father."

He began: "You see, my daughter! The years are passing and I am no longer young. My beard is white like the snow of Mt. Hermon. What will happen, my daughter, if I am called to the seat of heavenly judgment and to your mother? In whose care shall I leave you?"

"Dear father, don't speak of this.... I shall always do what you wish."

He then asked her:

"My Miriam, do you want to be more righteous than Rebecca?"

מסירת־נפֿש

ר׳ חייאס תפֿילה איז אויסגעהערט געוואָרן. איין מאָל פֿאַר נאַכט, נאָך אַ תענית, זיצט אַזוי ר׳ חייא אויף דער שטול, קומט אויף אים אַ חולשות־הלבֿ, פֿאַר־מאַכן זיך אים די אויגן, און ער דרימלט אײַן, און באותו הרגע באַווײַזט זיך אים שרה די צדקת. זעען זעט זי אויס פּונקט ווי בשעת פּטירה, און קוקט אויף אים מיט די זעלבע חן־וחסד־שטראַלנדיקע אויגן, און זי לייגט אים מיט גרויס ליבשאַפֿט די רעכטע האַנט אויפֿן אַקסל, און זאָגט אים:

זאָרג נישט, חייא, אונדזער טאָכטערס מזל שײַנט ווי די זון, פֿאַרלאָז — דיך אויף איר....

וויל ער זי איבערפֿרעגן, ווערט די צדקת פֿאַרשוווּנדן, און עמעץ, פֿילט ער, וועקט אים ... עפֿנט ער די אויגן אויף, דערזעט ער, אַז מרימל, זײַן איינציקע וועקט אים ... עפֿנט ער די אויגן אויף, דערזעט ער, אַז מרימל, זײַן איינציקע טאָכטער, שטייט פֿאַר אים, און לייגט איר רעכטע האַנט אויף דעם אייגענעם אַקסל, וווּ איר מוטער די צדקת האָנט געהאַלטן, און זי זאָגט אים:

טאַטעשי, זײַ מיר מוחל, וואָס איך האָב דיך געוועקט... די זון איז — שוין לאַנג אונטערגעגאַנגען, די לבֿנה איז שוין אַרױפֿגעשװוּמען אױפֿן הימל און שוין לאַנג אונטערגעגאַנגען, די לבֿנה איז שוין צײַט זאָלסט עפּעס טועם זײַן, די שטערנדלעך האָבן זיך צעפֿלאַקערט — שוין צײַט זאָלסט עפּעס טועם זײַן, טאַטעשי....

זעט ר' חייא, אַז עס איז אַ המשך פֿון חלום; נעמט ער זי אָן מיט ליבשאַפֿט בײַ דער האַנט, און דריקט זי צו צום האַרץ, און זאָגט איר:

טאָכטערשי, איך וועל נישט טועם זײַן, ביז איך וועל דיך נישט — פֿרעגן, און דו וועסט מיר נישט ענטפֿערן דעם אמת.

זעט ר׳ חייא, ווי זי רייטלט זיך, זאָגט ער ווײַטער:

שנטרשי, דער סדר עולם איז, אַז בנוגע צו געוויסע מחשבֿות אַנטר — טאָכטערשי, דער סדר עולם איז, אַז בנוגע צו בתולה איר האַרץ נאָר פֿאַר דער מוטער. ביסטו דאָך אָבער, טאָכטערשי, אַ יתומה, בין איך דיר — ווי איך האָב דײַן מוטער, דער צדקת, צוגעזאָגט — אי אַ פֿאָטער אי אַ מוטער, מוזסטו מיר דעם גאַנצן אמת זאָגן. גאָרנישט איבערלאָזן אין האַרץ....

באַהאַלט מרימל איר פּנים אויף זײַן ברוסט און זאָגט שטילערהייט:

-- פֿרעג, טאטעשי.

זאָגט ער איר: זע, טאָכטער מײַנע! יאָרן ציִען, איך בין שוין נישט יונג... די באָרד מײַנע איז װײַס װי דער שניי אױפֿן באַרג חרמון — און װאָס װעט זײַן, טאָכטער, אַז מען װעט מיך רופֿן צום בית־דין של מעלה, און צו דער מאַמען דײַנער — אױף װעמעס באַראָט װעל איך דיך איבערלאַזן?

- ... טאַטעשי, רעד נישט דערפֿון ... איך וויל שטענדיק טון דײַן רצון ... פֿרעגט ער זי:
  - מרימל, ווילסט זיין מער צדקת ווי רבקה? --

She smiled: "No."

"When Eliezer, the servant of Abraham, came to propose a match between Rebecca and Isaac, the Bible mentions that Rebecca was asked whether she wished to go of her own free will with this person Eliezer and she was not ashamed, she answered the question with the words: 'Yes, I do!'"

"Ask, dear father! And I'll answer you."

He then put the next question as follows:

"Tell me the truth, dear Miriam, which of my pupils would you like best as your husband?"

"Hananya," answered Miriam softly, so softly that only a father's ear could catch the name.

Reb Hiya was overcome with amazement and asked:

"And why do you like him, daughter? Did you speak with him?"

"God forbid," she replied. "Besides, would he have answered me, if I had?"

Reb Hiya smiled and said:

"What makes you like him, child? Do tell me!"

He saw that she did not find it easy to speak and so he repeated:

"I ask it of you by my parental authority."

She then told him that she liked Hananya from the very earliest moment. "In the first place—his voice, which flows into my heart like the finest oil. In the second place—his heroism!"

"Heroism?" marveled Reb Hiya.

"Surely, it requires heroism for a young man to go about in linen clothes among well-dressed comrades and not to be ashamed or intimidated!"

"Is that all?"

"Then there is his kindness of heart, evident the moment he raises his eyes and just looks at you. Then there is his sadness, which is most touching."

"Child, he is expiating a great sin which rests on his soul!"

"God will have to forgive him!"—she burst out with perfect assurance. "I once passed the hut where he sits during the late

שמייכלט מרימל: ניין.

- און אַז אליעזר עבֿד אַבֿרהם איז געקומען רעדן רבֿקהן אַ שידוך מיט בארקן, שטייט: ״ושאלו את פּי הנערה״, האָט מען רבֿקהן געפֿרעגט, צי זי וויל גיין מיט דעם מענטש, מיט אליעזרן, הייסט עס, האָט זי זיך נישט געשעמט און געענטפֿערט: הן איך וויל!
  - פֿרעג, טאַטעשי! אַז דו ווילסט, וועל איך דיר ענטפֿערן.

פֿרעגט ער זי כּהאַי לישנא:

- דיר וואָלט דיר אמת. מרימל, וועלכער פֿון מײַנע תּלמידים וואָלט דיר זאָג מיר דעם אמת, מרימל, וועלכער פֿון מײַנע
- חנניא! ענטפֿערט מרימל שטיל. אַזוי שטיל, אַז נאָר אַ פֿאָטערס אַן אויער האָט געקאָנט אויפֿראַפּן דעם נאָמען.

ווערט ר' חייא ניבֿהל ונשתומם און פֿרעגט:

און מיט װאָס געפֿעלט ער עס דיר, טאָכטער? האָסט גערעדט מיט — אים?

ענטפֿערט זי:

- ער ווֹאָלט מיר דען געענטפֿערט?
   שמייכלט ר׳ חייא און פֿרעגט:
  - . וואָס דען, קינד? אַדרבא, דערצייל. —

און אַז ער זעט, אַז עס איז איר נישט לײַכט צו רעדן, זאָגט ער:

איך בין אויף דיר גוזר בכּיבוד אַבֿי .--

דערציילט זי אים, אַז באַלד אין דער ערשטער רגע איז ער איר געפֿעלן. ערשטנס — דאָס קול; עס גיסט זיך אין איר האַרץ אַריַין ווי כּשרער בוימל! צווייטנס — די גבֿורה!

- .גבורה? וווּנדערט זיך ר' חייא.
- אַ לײַװנטענע קלײדער גייט אַרום אין לײַװנטענע קלײדער אַז אַ הבֿרים און שעמט זיך נישט, און האָט קײן מורא נישט... בווישן לײַטישע חבֿרים און שעמט זיך נישט.
  - און שוין? וווּנדערט זיך ר' חייא. ---
- און פֿאַר זײַן גוט האַרץ וואָס קוקט אים, ווען ער הייבט די ברעמען אויף, פֿון די אויגן אַרויס. און זײַן טרויער ... עס כאַפּט אָן בײַם האַרץ ....
  - קינד, ער קומט אָפּ ... אַ זינד ליגט אים אויף דער נשמה! ---
- גאָט מוז אים מוחל זײַן! רײַסט זיך איר אַרױס פֿון מױל מיט בטחון: גאָט מוז אים מוחל זײַן איר זײַנע איך זײַנע איך זײַנע דער סופה, װוּ ער זיצט פֿאַר מינחה... הער איך זײַנע

afternoon and I listened to his prayers. Is it possible, dear father, not to give ear to such prayers from the bottom of a heart?"

"God is a Lord of Mercy, daughter!"

"I don't know his sin, but his atonement is sincere. There is so much repentance evident in his face, so much pain in his heart, and sometimes so much melancholy about him! How can one refrain from pitying him?"

"Is it only pity you feel, dear daughter?"

"Perhaps at the beginning,dear father. I used to think then that, if I were in your place, father, I would always be praying for him. Later on the thought came to me: were I his brother, I would sacrifice myself for him. Then suddenly—you asked me for the truth, father dear—suddenly a stream of hot blood rushed to my heart. I thought that self-sacrifice in the truest sense can be achieved only by a wife. Since you insisted on an answer, questioning me by the power of your parental authority, I had no choice but to tell you all this....

And once, father, I had a dream about this.

It was on Lag B'omer, the holiday on which you went with your pupils for an excursion on the sea in your boat. Hananya went along. You asked him to. I saw through the window how sad he was as he boarded the ship.

I remained all alone. It felt dreary to be the only person in the house. I was so gloomy. I decided to go down for a stroll in the garden. There it was also unusually quiet. Not a bird sang. Not a worm gnawed at a tree. I became strangely melancholy and tired. I went over to the flowers. They stood wilted, with heads drooping. It was a hot, sultry day. I lay down on a flower bed near the white lilies, my hands under my head, and looked up at the sky.... I dozed off and had the following dream:

A dove was flying through the air, a white, gentle, sad dove. Below it, unseen by the dove, flew another bird, black of hue, with a long sharp beak, with which it sought to stab the dove. I felt deep pity for the dove and cried out to warn it of danger. But the dove did not hear me. It floated on in the air. The dark bird was alarmed, however, and disappeared for a moment. Then it returned. Now it flew even faster. It was beginning to gain on the dove. I felt an intense, still more burning pity. I cried out more loudly. Again the dark bird was frightened and stopped a bit. Then it resumed the chase. I cried out in heartrending tones. This process

תּפֿילות! טאַטעשי, איז אַ מעגלעכע זאַך, מען זאָל אַזוינע האַרציקע תּפֿילות נישט הערן?

- גאָט איז אַ בעל־רחמים, טאָכטער! —
- שיך וויים נישט זײַן זינד... נאָר זײַן תּשובֿה איז גרויס! עס ליגט אויף איך וויים נישט זײַן זינד... נאָר זײַן פּנים אַזוי פֿיל חרטה, אַזוי פֿיל האַרצווייטאָג... טייל מאָל אַזאַ מרה־ שחורה! מען מוז אויף אים רחמנות האָבן!...
  - ?האָסטו נאַר רחמנות, טאַכטער —
- דאָס איז געווען דער אָנהייב, טאַטעשי... איך זאָל זײַן האָב איך אַ מאָל געטראַכט אויף דײַן אָרט, טאַטעשי, וואָלט איך פֿאַר אים שטענדיק מתפּלל געווען... דערנאָך האָב איך אַזאַ געדאַנק געהאַט: איך זאָל זײַן אַ זײַן אַר זײַנער, וואָלט איך מיך פֿאַר אים מוסר־נפֿש געווען... און פּלוצלינג, טאַטעשי דו הייסט דאָך מיך זאָגן דעם אמת האָט מיר אַ שטראָם הייס בלוט צוגעשלאָגן צום האַרץ... עס האָט זיך מיר געדאַכט, אַז באמת מוסר־נפֿש זײַן קאָן זיך נאָר אַ ווײַב! אַז דו ביסט אויף מיר גוור, דערצייל איך דיר!...

. און איין מאַל, טאַטעשי, האָב איך וועגן דעם אַ חלום געהאָט

און איך בין איינע אַליין געבליבן... עס איז מיר אומעטיק געוואָרן איינע אַליין אין הויז און אַזוי טרויעריק... בין איך אַראָפּגעגאַנגען אין גאָרטן אַרײַן. אין גאָרטן איז אויך געווען שטיל — קיין פֿויגל האָט נישט געזונגען... עס האָט קיין וואָרעם אין קיין בוים נישט געקלאַפּט... און איך בין ווונדערלעך טרויעריק און מיד געוואָרן... גיי איך צו די בלומען... שטיען זיי אַלע פֿאַרחלשט און געבויגן; עס איז אַ הייסער טאָג געווען... לייג איך מיך אויף אַ בייט בײַ די ווײַטע ליליען, מיט די הענט אונטערן קאָפּ, און קוק אַזוי אין הימל אַרײַן... און ווער אַזוי אײַנגעדרימלט, חלומט זיך מיר אַ חלום:

עס פֿליט אונטערן הימל אַ טויב... אַ װײַסע, שטילע, טרויעריקע טויב. און הינטער איר — די טויב זעט עס נישט — פֿליט נאָך אַ שװאַרצער פֿױגל, מיט אַן אויסגעשטרעקטן שאַרפֿן שנאָבל און װיל שטעכן די טױב... קריג איך אויף דער טױב אַ װילד רחמנות און הייב אָן רופֿן, שרײַען, די טױב הערט מיך נישט, שװימט װײַטער אין דער לופֿט, נאָר דער שװאַרצער פֿױגל דער־ שרעקט זיך און װערט פֿאַרשװוּנדן אױף אַ װײַלע... ער קומט אָבער צוריק, פֿליט האַסטיקער, הייבט אָן דעריאָגן די טױב... װעקט זיך אין מיר נאָך אַ שטאַרקער, נאָך אַ ברענענדיקער רחמנות; שרײַ איך נאָך העכער. דער שװאַר־ צער פֿױגל דערשרעקט זיך נאָך אַ מאָל. רוקט זיך אַ ביסל הינטערװײַלעכטס צוריק... און פֿליט נאָך אַ מאָל צו... שרײַ איך נאָך האַרצרײַסנדיקער... און פֿליט נאָך אַ מאָל צו... שרײַ איך נאָך האַרצרײַסנדיקער... און

was repeated several times until finally the dove also heard me. It came down to me and asked sadly:

'Why do you cry, child?'

I answered:

'I am chasing away from you the dark bird which you do not see and which wants to kill you!'

Then the dove replied gloomily:

'It does not want to kill me. It must kill me. I am condemned to death and it will execute the sentence, unless—unless someone sacrifices himself for me. But this,' added the dove sadly, 'this nobody will do!'

'I will do it,' I cried out to the dove.

'And will you not be full of regrets?'

'No' — and I swore to her most solemnly never to regret my sacrifice of self.

The dove nodded to me affectionately, tarried a moment, and flew away.

When I awoke, I knew the meaning of the dream.

He is the dove, he, Hananya, and complete sacrifice of self, dear father, can be achieved only by a wife for her husband. And I have sworn most solemnly!"

Reb Hiya listened with increasing sadness and then asked:

"And supposing that Hananya were destined to die young? Supposing that from his loins there were to come forth a great luminary but that he himself were fated to leave this world at an early age?"

She answered simply:

"No matter how few his years, each of them shall be happy." Reb Hiya's eyes gleamed sadly as he asked again:

"And supposing that Hananya were destined to bring forth a great luminary, a light of wisdom unto the entire world, but that his own life were reckoned in heaven not in terms of years but rather in terms of days, counting from his wedding?"

"No matter how few his days, each of them shall be filled with happiness!"

"And you would willingly accept a fate to be widowed so soon?"
"A young widow but a blessed widow, blessed by God!"

Reb Hiya remained seated, unable to comprehend the heroism of his young child.

"Heaven's doings!" was the thought that flashed through his mind.

אַזוי עטלעכע מאָל, ביז די טויב האָט מיך אויך דערהערט, און לאָזט זיך אַראָפּ צו מיר און מאָכט צו מיר טרויעריק:

- וואָס שרײַסטו, קינד!
  - :ענטפֿער איך
- איך יאָג אָפּ פֿון דיר דעם שוואַרצן פֿויגל וואָס דו זעסט נישט און וואָס וויל דיך טייטן!
  - ענטפֿערט מיר די טויב מיט מרה־שחורה:
- ... נישט ער וויל, ער מוז מיך טייטן... איך בין אַ חייב מיתה... און ער וועט מיך טייטן, אויב עמעץ וועט זיך נישט פֿאַר מיר מוסר־נפֿש זײַן! דאָס אָבער זאָגט זי טרויעריק וועט קיינער נישט טון!
  - - ... ניין! און איך שווער איר צו. אַז ניין ---

ניקט זיך צו מיר די טויב מיט ליבשאַפֿט, שטייט אַ ווײַלע און פֿליט אַוועק. און אַז איך האָב מיך אױפֿגעכאַפּט, האָב איך פֿאַרשטאַנען װאָס עס באַטײַט....

דיַ טויב איז ער — חנניא... און מוסר־נפֿש זײַן, טאַטעשי, קאָן זיך — נאַר אַ װײַב... און געשװױרן האָב איך!

ווערט ר׳ חייא זייער טרויעריק און פֿרעגט:

עס און ווי איז, אַז דעם חנניא איז קיין אורך־ימים נישט באַשערט? עס דאַרף נאָר פֿון זײַנע לענדן אַרױסקומען אַ גאָון, אָבער ער מוז אַװעקגיין יונגער־דאַרף נאָר פֿון דער װעלט?

ענטפֿערט זי:

וויפֿל עס איז אים יאָרן באַשערט, אַזוי פֿיל גוטע זאָל ער — האָבן....

טרויעריק לײַכטן אויף ר' חייאס אויגן, און ער פֿרעגט:

- און ווי איז, אויב עס איז אים נאָר באַשערט אַרויסצוגעבן פֿון זיך אַ און ווי איז, אויב עס איז אים נאָר באַשערט אַרויסן... אַ גרויסן, גאָר אַ גרויסן זײַן לעבן אָבער איז אין הימל גערעכנט נישט אויף יאָרן, נאָר פֿון דער חופּה אָן אויף טעג?
  - ואָל זיַנן טעג! אַבער גוטע טעג זאָל ער האָבן!
    - און דו ווילסט אַ יונגע אַלמנה בלײַבן? --
      - !אָבער אַ געבענטשטע פֿון גאָט —

בלייַבט ר' חייא זיצן, נישט פֿאַרשטייענדיק די גבֿורה פֿון יונגן קינד.

אַ הימלזאַך״, טראַכט ער.

She placed her hand once more on his shoulder and with eyes upraised and a voice of prophecy, she said:

"It is my hope, however, that the sentence which hangs over him will yet be annulled. I shall give my life for his."

"How so, dear daughter?"

"I don't know myself, since I don't even know what sin he is expiating. Later on, he'll tell me."

Though Reb Hiya's heart was heavy, he no longer had any doubts that the match was decreed in heaven. "God is testing me," he thought, but I shall endure this trial." Aloud he told his daughter:

"Congratulations! God willing, we'll have the engagement tomorrow."

Miriam bent over her father's hand and when she lifted her head again, Reb Hiya could hardly recognize her. She had suddenly become suffused with happiness. Joy radiated from her every feature.

"Are you not afraid, Miriam?"

"No, my trust is in God!"

Her voice rang so clear, so pure, like crystal.

Reb Hiya's heart was less calm, however, and when his daughter left, he wrote letters to the headmaster of Jerusalem's Yeshiva and to the chief of Babylon's Jewish community.

He poured out to them his entire embittered heart:

"Tomorrow my daughter (Long may she live!) will be engaged. At times I think that I am putting a crown on her head. At other times I imagine that I am leading my only white little lamb (May God have mercy on her!) to the slaughter. Nevertheless, I do not want to go against God's will. I shall set the date of the wedding for a month hence. Until then, please advise me and pray for me, for my daughter, and for the penitent Hananya...."

Reb Hiya kept his word.

On the next day the engagement took place. The guests gaped in astonishment. The youths of the Yeshiva were beside themselves: such a prize for the ignoramus! They remained silent, however, out of respect for their teacher.

The month passed without an answer from either the head of Jerusalem's Yeshiva or the leader of Babylon's Jewry. Reb Hiya saw in this silence an unfavorable omen. He, therefore, called in his daughter on the day of her wedding and told her:

"Do you know, Miriam, that your betrothed Hananya is destined to leave this world on the eighth day after the wedding?"

און זי לייגט אים נאָך אַ מאָל די האַנט אויפֿן אַקסל און מיט אויפֿגעהוי־ בענע אויגן און מיט אַ קול פֿון אַ נבֿיאה זאָגט זי:

- איך האָף אָבער, אַז דער גזר־דין װאָס הענגט איבער אים װעט בטל איך װעל פֿאַר אים מײַן לעבן אַװעקגעבן. װערן איך װעל פֿאַר אים מײַן לעבן אַװעקגעבן.
  - ...?ווי אַזוי, טאַכטערשי ----
- איך אַליזן ווייס נישט, ווײַל איך ווייס דאָך נאָך נישט, פֿאַר וואָס פֿאַר איך אַליזן ווייס נישט, ווײַל איך וועט ער מיר אוין זאָגן. אַ זינד ער דאַרף אָפּקומען. שפּעטער, וועט ער מיר שוין זאָגן.

איז איז עס איז אַ עס איז אַ אין ר׳ חייאס שווערן האַרץ בלײַבט שוין קיין ספֿק נישט, אַז עס איז אַ זיווג פֿון גאָט ... "און גאָט — טראַכט ער — פּרוּווט מיך, נאָר איך וועל דעם בסיון בײַשטיין״. און הויך זאָגט ער:

- ביל-טובֿ דיר, טאָכטער! אם ירצה השם וועלן מיר מאָרגן שרײַבן תּנאים. מרים בייגט זיך איבערן פֿאָטערס האַנט, און אַז זי האָט זיך צוריק אויפֿ־געהויבן, האָט זי ר׳ חייא כּמעט נישט דערקענט. זי איז מיט אַ מאָל אַזוי גליק־לעך געוואַרן... שטראַלנדיק איז זי מיט אַ מאָל געוואָרן.
  - האָסט גאָר קיין פּחד נישט, מרים?
  - ניין, איך פֿאַרלאָז מיך אין גאַנצן אױף גאָט! —

און איר קול האָט געקלונגען אַזוי קלאָר און אַזוי ריין, ווי קרישטאָל ....

ר׳ חייאס האַרץ איז אָבער דאָך נישט אַזוי רוּיִק... און אַז די טאָכטער איז אַוועקגעגאַנגען, האָט ער געשריבן בריוו צום ראָש־ישיבֿה פֿון ירושלים און צום נשׂיא פֿון בבֿל.

און ער גיסט פֿאַר זיי אויס זײַן פֿאַרביטערט האַרץ:

... תנאים... מאָרגן, שרײַבט ער, וועלן זײַן בײַ מײַן טאָכטער, מרים שתּחי׳, תּנאים... טייל מאָל דאַכט זיך מיר, אַז איך זעץ איר אַרויף אַ קרוין אויפֿן קאָפּ, און טייל מאָל — אַז איך פֿיר מײַן איינציק ווײַס שעפֿעלע, רחמנא לצלן, צו דער שחיטה....

קעגן גאָט וויל איך אָבער נישט גיין — שרײַבט ער; — מגביל זײַן דעם "קעגן גאָט וויל איך אָבער נישט גיין .... זמן החתונה וועל איך אויף אַ חודש

און זײַט פֿאַר — און דער צינט וואַרט איך פֿון אײַך אַן עצה, אַ ראָט — און זײַט פֿאַר מיר מתפּלל, און פֿאַר מײַן טאָכטער, און פֿאַרן בעל־תשובֿה חנניא....״

אָן עומד בדיבורו איז ר׳ חייא געווען.

דעם צווייטן טאָג האָט מען תנאים געשריבן. דער עולם האָט געגאַפֿט. די בחורים פֿון דער ישיבֿה זענען אויסער זיך: דעם עם־האָרץ זאָל אַזוינס קומען! פֿאַר דרך־ארץ אָבער שווײַגט מען.

און דער חודש גייט פֿאַרבײַ... קיין תּשובֿה פֿון ראָש־ישיבֿה פֿון ירושלים און דער חודש גייט פֿאַרבײַ... קיין תּשובֿה פֿון ראָש־ישיבֿה פֿון בֿל האָט ר׳ חייא נישט באַקומען; נעמט ער עס אָן פֿאַר אַ שלעכטן סימן, רופֿט ער אין טאָג פֿון דער חופּה אַרײַן די טאָכטער, און זאָגט איר:

זײַ װיסך, מרים, אַז אױף דײַן חתן חנניא איז ניגזר געװאָרן אַװעקצוגיין — פֿון דער װעלט דעם אַכטן טאָג נאָך דער חופּה.... He told her what he overheard of the snake's talk and that he was still without answers from the leading Jewish authorities. He reminded her that, if she was not absolutely resolute in her determination, there was still time for her to change her mind.

Miriam replied:

"I am determined and my heart is resolute. Now that I know the sentence, I also know how I shall annul it."

"You! By what power and in virtue of whose merits?" Reb Hiya could not help wondering.

Miriam answered:

"By the power of my faith and in recognition of the merit of my saintly mother (May she rest in peace!) and your merits, father dear, your life of study, good deeds, and righteous conduct."

No alternative remained except to proceed with the marriageceremony.

This began with the reception for the bridegroom. He sat in his old clothes and didn't speak a word.

Reb Hiya made the address for him and Hananya listened with a mixed feeling of joy and pain.

When the groom was led towards the bride, he found her sitting in a linen dress, with a simple kerchief over her head, apparently in order not to embarrass him.

When the kerchief was raised, there emerged a face radiant as the sun and eyes so limpid and trusting, so mild and gentle, but sparkling with supreme happiness.

Safed's entire community came to the wedding. The groom stood under the canopy in linen clothes, with a hempen rope about his loins, and a staff in his hand.

The bride encircled him seven times, she too in everyday clothes so as not to embrarrass him. Reb Hiya stood beaming with happiness and — weeping.

When the groom was called upon to repeat after Reb Hiya the Hebrew phrases of the marriage formula, he asked:

"What do the words mean?"

Reb Hiya translated the entire Hebrew text for him word by word and followed the same procedure with the Hebrew blessings and the marriage-contract, translating word by word.

The audience gaped in astonishment: if Reb Hiya acted in this strange manner, he probably knew what he was doing.

און ער דערציילט איר, וואָס ער האָט געהערט פֿון דער שלאַנג, און אַז ער האָט קיין תשובה נישט פֿון די גדולי הדור, און זאָגט צו איר, אַז אויב זי איז נישט פֿעסט אין דער דעה, קען זי נאָך חרטה קריגן.

ענטפֿערט אים מרימל:

- איך בין פֿעסט, און מײַן האַרץ איז פֿעסט, און אַז איך ווייס דעם גזר־דין, ווייס איך שוין, ווי אַזוי איך וועל אים מבֿטל זײַן!
- דו! אין וועמענס זכות, אין וועמענס פוח? קען זיך ניט אויסווונדערן ר' חייא....

און מרימל זאַגט:

אין פוח פֿון מײַן אמונה ... און אין זכות, דיר, טאַטעשי, צו לאַנגע יאָר, פֿון מײַן מאַמען, דער צדקת, עליה השלום! און אין דײַן זכות, טאַטעשי, אין זכות פֿון מײַן מאַמען, דער צדקת, עליה מעשים־טובֿים — —

בלייבט צו שטעלן אַ חופה....

און רעדט און אין זײַנע מלבושים, און רעדט דער און עס איז אַ התן־מאָל, זיצט דער התן אין זײַנע מלבושים....

ר׳ חייא האַלט פֿאַר אים אַ דרשה, און ער הערט זיך אײַן, מיט נחת און ר׳ חייא האַלט פֿאַר אים אַ דרשה צער צוזאַמען....

פֿירט מען דעם חתן צו קבלת־פּנים, זיצט די כּלה אין לײַוונטענע קליידער, קֿפֿירט מען דעם חתן און מיט אַ פּראָסטן טוך איבערן קאָפּ.... אַ פּנים, שלא לבֿייש את החתן, און מיט אַ

און אַז מען הייבט אויף דאָס טוך, שײַנט אויף אַ פּנים ווי אַ זון, אויגן קלאָרע, גלייבנדיקע, שטיל, נאָר טיף גליקלעכע!

לויפֿט זיך גאַנץ צפֿת צוזאַמען צו דער חופה — שטייט דער חתן אונטער דער חופה אין לײַוונטענע קליידער, מיט אַ האַנפֿענעם שטריק אויף די לענדן, און מיט אַ וואַלדשטעקן אין דער האַנט....

און מען פֿירט אַרום אים די כּלה אין װאָכעדיקע קליידער, שלא לבֿייש און מען פֿירט אַרום אים און שעפּט בחת און וויינט.

:און אַז ער וויל פֿאָרזאָגן דעם חתן ״הרי אַתּ״ — פֿרעגט ער

?וואָס טייַטשי ---

און בייַ װאָרט... און אַזױ בייַ װאָרט בייַ װאָרט... און אַזױ פֿאַרטײַטשט ער אים די ברכות און די כּתובה....

גאַפֿט מען.

נאָר אַז ר׳ חייא טוט אַזוי, מן־הסתם ווייסט ער וואָס ער טוט ....

Still greater was their amazement when the groom did not utter a single word of Torah, not even at the wedding-feast, and when consequently no wedding gifts were announced, not even on the part of the bride's family.

The ceremony of the Sevenfold Blessings that followed the wedding was conducted in the garden, since it was summertime.... Tables had been set up along the wide main walk, separate tables for the men and separate ones for the women. The bride sat like a poor girl amidst rich guests and the groom sat like a dumb person amidst all the scholars and Rabbis. These discoursed and disputed about learned matters. Above them all, Reb Hiya stood out....

Reb Hiya was obviously restless. While talking or listening, he kept on looking about him with his eyes lowered to the ground. Was he regretting the match? Not at all! He was following with his eyes the strange snake called Achnai. He saw it move silently among the guests, unnoticed by any of them and never taking its eye off its victim, the bridegroom Hananya.

In the evening of the final, the seventh day of the Sevenfold Blessings, Reb Hiya called over his daughter and told her in a strangely altered voice:

"Daughter, tomorrow is the Day of Judgment. Be strong!"

"I am strong," answered the young wife, "I am blessed by God!" Then she added confidently: "I shall redeem him from death."

"May God help you!" said Reb Hiya and hot tears streamed down his face.

"But remember, dear father," she reminded him, "tomorrow there must first take place the miracle: the blossoming of the stafl and also of his soul! He must discourse to you about the Torah. Come early to us, dear father, don't sleep too late!"

"Will I be able to sleep at all?" he wondered but aloud  $h\varepsilon$  assured her that he would be on time.

Next morning, when Reb Hiya visited the couple, Miriam was already dressed but Hananya was still in bed.

"Forgive me, father-in-law," he said, "I don't feel as I should." And he closed his eyes again.

Reb Hiya looked at the white staff which was standing at the head of Hananya's bed and he couldn't trust his own eyes. A green bark was spreading over the staff, veins were forming beneath the surface, buds were sprouting and beginning to blossom... Reb Hiya was about to go over to look more closely at this miracle when he

נאָך מער געגאַפֿט האָט מען איבער דעם, וואָס דער חתן האָט קיין וואָרט תורה נישט געזאָגט, אַפֿילו נישט בײַ דער סעודה. און מען האָט דעריבער נישט אויסגערופֿן קיין דרשה־געשאַנק, אַפֿילו נישט פֿון כּלהס צד....

און די שבֿע ברכות — עס איז געווען זומערצײַט — זענען אין גאָרטן געווען... אויף דער מיטעלער ברייטער אַלעע זענען געשטאַנען טישן פֿאַר זכרים באַזונדער און פֿאַר ווײַבער באַזונדער, און די כּלה איז געזעסן ווי אַן זכרים באַזונדער און פֿאַר ווײַבער באַזונדער און דער חתן איז געזעסן ווי אַ שטומער צווישן אָרעמע כּלה צווישן רײַכע געסט; און דער חתן איז געזעסן ווי אַ שטומער צווישן אַלע למדנים און רבנים וואָס האָבן געדרשנט און גערעדט תּורה, און איבער אַלע — ר׳ חייא....

און ר' חייא. צי ער אַליין האָט געזאָגט, צי אַנדערע, איז אַלץ געזעסן אומר רויִק, און האָט עפּעס געזוכט אַרום און אַרום מיט די אויגן אויף דער ערד. צי האָט ער נישט חרטה אויפֿן שידוך? חס־ושלום! ער זוכט נאָר מיט די אויגן די פֿרעמדע שלאַנג, און זעט, ווי דער "עכנאי" דרייט זיך אַרום שטילערהייט צווישן די געסט. פֿון קיינעם נישט געזען, און לאָזט קיין אויג נישט אַראָפּ פֿון זײַן קרבן — פֿון חתן חנניא....

און אין אָװנט נאָך די לעצטע שבע ברכות, האָט ר׳ חייא צוגערופֿן די טאָכטער און האָט איר געזאָגט מיט אַ משונהדיק קול:

- ייך! שטאַרק זיך! טאָכטער, מאָרגן איז דער יום־הדין. שטאַרק
- איך בין שטאַרק! ענטפֿערט דאָס יונגע ווײַבל, איך בין געבענטשט איך בין שטאַרק! איך וועל אים אויסלייזן פֿון טויט.... פֿון גאָט! און גיט זי צו מיט בטחון
  - .וינטשט איר ר' חייא מיט הייסע טרערן. זאָל דיר גאָט העלפֿן! ווינטשט איר
- נאָר געדענק, זאַגט זי, טאַטעשי, אַז מאָרגן דאַרף פֿריִער זײַן דער נס! דער שטעקן דאַרף בליִען, זײַן נשמה אויך! ער דאַרף זאָגן פֿאַר דיר אַ חילוק! קום צו אונדז, טאַטעשי, גאַנץ פֿרי, פֿאַרשלאַף נישט!

טראַכט ער: צי וועל איך דען שלאָפֿן? און הויך זאָגט ער איר צו.

און צו מאָרגנס, אַז ר׳ חייא איז געקומען צום פּאָרפֿאָלק, איז שוין מרים געווען אָנגעטון. נאָר חנניא איז נאָך געלעגן אין בעט.

... זײַט מיר מוחל, שווער, זאָגט ער, איך פֿיל מיך נישט בקו הבריאה... — און ער פֿאַרמאַכט צוריק די אויגן.

קוקט ר' חייא אויפֿן ווײַסן שטעקן וואָס שטייט חנניאן צוקאָפּנס, גלייבט ער זײַנע אויגן נישט — דער שטעקן באַדעקט זיך מיט אַ גרינער הויט, די הויט אוערט אָנגעדראָלן מיט אָדערלעך, באַדעקט זיך מיט קנאָספּן און הייבט אָן בליען... וויל ער זיך אויפֿהייבן און נענטער זיך צוקוקן צום נס. דערזעט ער

noticed Hananya's face also undergoing a transformation, a deep crimson spreading over the awakening features, and the eyes opening. Hiya found himself looking into a pair of quiet, clear, blessed eyes that harbored not a trace of a curse. He stared and stared. Then he turned to see whether Miriam too had noticed the miracle but his daughter had vanished. Meanwhile, Hananya opened his lips and began to discourse. Reb Hiya listened and forgot all else: the miracle of the staff, his daughter, the Achnai—emissary of the Angel of Death. Pearls poured from Hananya's mouth, pearls of wisdom, hidden mysteries of the Torah. He opened up to Reb Hiya the gates of a new world of learning and led him into a marvelous garden, a Garden of Eden containing the Tree of Knowledge, the Tree of Life, and all sorts of other fruit-bearing trees. The pure light of the preceding seven glorious days irradiated everything as with purest gold. All trees blossomed. Flocks of birds sang amongst their leaves and fruit abounded in their branches. There seemed to be no end to all the blooming, sprouting, singing, playing. Hananya talked on and Reb Hiya imagined that the soul of the world was speaking. Or was it all a dream? Reb Hiya opened his eyes wide and let his ears imbibe the marvelous tones. He opened his mouth and drank in every word as it streamed from Hananya's lips. He felt a holy, inner rapture spreading through every limb and organ.

How can mere words express the ecstasy of Reb Hiya as Hananya unfolded to him the mysteries of the Torah! These mysteries are recorded in the Book of Hananya, which Reb Hiya published in a gilt-edged edition.

Let us meanwhile leave these luminaries of learning and let us see what the simple but righteous Miriam was doing:

When she beheld the staff bloom and her father's gaze fixed on the staff, she seized her husband's linen clothes and left the house. Silently and quickly she passed from the room; the carpet muffled her light steps. Then she came through all the rooms until she came to the last one. She did not meet a single person on the way. She had arranged on the preceding day that nobody should appear until she called. She looked about and made sure that she was alone and unobserved. Then she took off her dress. Her lips muttered: "God, forgive me, if, to save a soul, I wear man's clothes." Then she put on her husband's linen garments, ran towards the door, opened it, and sat down on the threshold of the door opening out into the garden. She sat thus quietly for a while and looked out on

מסירת־נפֿש

אָבער, ווי חנניאס פּנים פֿאַרענדערט זיך, רייטלט זיך, און ער עפֿנט אויף אַ פּאָר שטילע, קלאָרע, געבענטשטע אויגן, אָן אַ צייכן פֿון אַ קללה. קוקט ער און גאַפֿט, זוכט ער מיט די אויגן די טאָכטער, צי זי זעט, איז אָבער מרימל שוין נעלם געוואַרן, און דערווײַל עפֿנט הנניא די לעפֿצן און הייבט אָן דרשענען, און ר׳ חייא ״עכנאי״ הערט און פֿאַרגעסט אָן אַלעם: אָן נס פֿון שטעקן, אָן דער טאָכטער, אָן ״עכנאי - דעם שליח פֿון מלאך־המוות: פערל שיטן זיך חנניאן פֿון מויל: תורה און - סתרי תורה, און ער עפֿנט פֿאַר ר' חייאן די טויערן פֿון אַ נײַעם עולם התורה אַן אַלער־ 🕳 אַ אַן אַלער־ 🕳 אַ גן־עדן מיטן עץ־הדעת, מיטן עץ־החיים. און אַלער־ ליי אַנדערע פּרות, און די ריינע ליכט פֿון שבֿעת הימים באַשײַנט אַלץ און באַ־ שיט מיט ריין גינגאָלד, און אַלע ביימער בלינען, און מחנות פֿייגל זינגען צווישן די בלעטער און פּרות אויף די צווײַגן – און עס בליט, און שפּראָצט, און זינגט, און שפּילט... חנניא רעדט, און ר׳ חייאן דאַכט זיך, אַז די נשמה פֿון — דער וועלט רעדט! צי חלומט ער נישט? ווײַט און ברייט עפֿנט ער די אויגן די אויערן זאַפּן אײַן ווונדערלעכע קולות. און מיטן אָפֿענעם מויל שלינגט חנניא די ווערטער פֿון די ליפּן אַראָפּ, און אַ הייליקער, שטילער נחת צעגייט זיך אים אין אַלע גלידער.

נאָר דעם תענוג פֿון ר׳ חייאן קענען מיר נישט באַשרײַבן, בפֿרט נאָך אויף עבֿרי־טײַטש. די סודות התורה, וואָס חנניא האָט מגלה געווען, הלא הם כּתובֿים על ספֿר הישר — אין חנניאס ספֿר וואָס ר׳ חייא האָט אַרויסגעגעבן מיטן גאָלדענעם שניט. וועלן מיר דעריבער פֿאַרלאָזן די גאונים, און זען, וואָס די צדקת מרימל טוט.

אַזוי ווי זי האָט דערזען, ווי דער שטעקן הייבט אַן בליען, און דער פֿאָטער, ר׳ חייא, איז פֿאַרקוקט אויפֿן שטעקן, האָט זי געכאַפּט דעם מאַנס לײַוונטענע מלבושים און איז פֿון שטוב אַרויס... שטיל און לײַכט גייט זי אַרויס פֿון חדר, דער דיוואַן זאַפּט אין זיך אײַן אירע לײַכטע טריט... און זי לױפֿט איבער אַלע חדרים ביז צום לעצטן חדר, פֿאַר דער פֿאָדערשטוב... קיין שום בן־אָדם טרעפֿט זי נישט איבערן וועג. זי האָט נאָך נעכטן אָנגעזאָגט, עס זאָל זיך דאָ קיינער זי נישט באַווײַזן ביז זי וועט רופֿן. און אַז זי קוקט זיך אום און זעט, אַז זי איז אַליין, וואַרפֿט זי פֿון זיך אַראָפּ אירע קליידער, "גאָט! — שעפטשען אירע ליפּן עס איז פֿקוח נפֿש, זײַ מיר מוחל 'שמלת־גבֿר' "... — און כאַפּט אויף זיך דער מאַנס לײַוונטענע מלבושים, און לױפֿט צו און עפֿנט די טיר, און זעצט זיך אויף דער שוועל פֿון פֿאָדערשטוב אין גאָרטן אַרײַן. אַזױ זיצט זי אַ װײַט און ווערט פֿאַרלױרן אויף דער אַלעע װאָס ציט זיך פֿון דער הױזטיר, װײַט, װײַט און ווערט פֿאַרלױרן צווישן די אַלעאַנדער־ביימער...

the garden walk, which extended from the house far into the distance until it was lost somewhere among the oleander trees.

Her lips murmured prayers and pleas to the Creator of the Universe to accept her sacrifice. When she saw the Achnai unfold itself from the oleander tree and move along the walk, she quickly covered her face with her hands so that she looked in every respect like her husband, Hananya. Through a thin crack between her fingers, she observed the snake creeping nearer and nearer. The Achnai moved slowly, rhythmically, but with sureness. It knew that the victim would not escape it. When the snake saw Hananya (so it assumed) sitting calmly on the threshold, with his face hidden in his hands, it thought: "The victim sits quietly! He must have a premonition of some dire event. He is praying or perhaps reciting his last confession." The snake stuck out its venom-filled tongue and prepared to use this murderous weapon, Miriam saw this. She watched the Achnai move ever faster as the desire to bite arose in his reptilenature. She heard the rubbing of its belly over the sand. She heard its breathing. As it came still closer and the spots on its speckled skin became clearly visible, Miriam closed the thin opening between her fingers and, without drawing breath, she prayed in the depths of her heart: "Creator of the Universe, mayest Thou accept my sacrifice!" She began the final prayer of confession, quietly, with bated breath, and without the trembling of a lip. Before the prayer was ended, she felt the fatal bite-and collapsed on the threshold with the cry:

"Creator of the Universe, forgive me for the unborn genius that you wanted to give me.... Let Hananya live in his stead!" She began her death-struggle and her soul left her body amidst great pain.

God is, however, the Lord of Judgment.

When Miriam's soul ascended to heaven, it was awaited; or, rather, Hananya's soul was awaited: saints came out of Paradise to meet it!

When the soul was conducted to the Seat of Judgment, it was asked merely as a formality, of course, since the answer was known to all:

"Did you conduct your business honestly?"

Miriam answered:

"I never engaged in business."

און אירע ליפן שעפטשען תפֿילות ותחנונים צום בורא עולם. ער זאָל אָנ־ נעמען איר קרבן; און אַז זי דערהערט, ווי דער "עכנאי" וויקלט זיך אַפּ פֿון אָלעאַנדער־בוים און לאָזט זיך איבערן וועג, נעמט זי געשווינד און פֿאַרשטעלט זיך דאָס פּנים מיט די הענט, זעט זי אויס כּהוויה ווי דער מאָן חנניא. און לאָזן לאָזט זי נאָר איבער אַ דין שפּעלטל צווישן די פֿינגער, און קוקט, ווי די שלאַנג רוקט זיך און רוקט זיך און דער "עכנאי" רוקט זיך פּאַמעלעך, בנעימות, נאָר זיכער. ער ווייסט, אַז דער קרבן וועט אים נישט אַנטרינען! און אַז ער דערזעט חנניאן (אַזוי מיינט ער). ווי ער זיצט זיך רויָק אויף דער שוועל, דאָס פּנים פֿאַרשטעלט, טראַכט ער: דער קרבן זיצט שטיל און דאָס האַרץ זאָגט אים שלעכטע נבֿיאות. און ער איז מתפּלל, אָדער ער זאָגט ווידוי... שטעקט ער דאָס גיפֿטגעפּעלע פֿון מויל אַרויס און האַלט עס גרייט, דאָס כּלי־זיין! און מרימל זעט עס, און זעט, ווי דער "עכנאי" הייבט זיך אָן שטאַרקער צו רוקן; די תּאווה פֿון אַ שלאַנג צו בײַסן האָט זיך אין אים דערוועקט; און זי הערט שוין דאַס רייבן מיטן בויך איבערן זאַמד, און זייַן סאַפּען ... און אַז ער קומט נאָענט, און זײַנע הױטפֿלעקן זעען זיך שױן קלאָר. פֿאַרמאַכט מרימל דאָס דינע שפּעלטל צווישן די פֿינגער, און בעט אין שטילן האַרץ אָן אָטעם: ״רבונו של עולם, נעם אָן מײַן קרבן"... און הײבט אָן װידױ זאָגן... שטיל, אָן אָטעם, אַן אַ ציטער מיט די ליפּן... נאָר איידער זי ענדיקט ווידוי, דערפֿילט זי דעם ביס... און פֿאַלט אַרונטער אױף דער שװעל און רופֿט:

רבונו של עולם, זײַ מיר מוחל פֿאַרן גאָון װאָס דו האָסט מיר געװאָלט — געבן! זיַל לעבן חנניא אױף זײַן אָרט! און הייבט אָן גוססן, און די נשמה שיידט זיך אָפּ מיט גרויס יסורים פֿון יונגן גוף.

ж

איז אָבער גאָט — דער גאָט פֿון מישפּט!

און אַז די נשמה מרימלס איז אַרויף אויפֿן הימל, האָט מען געוואַרט אויף איר, דאָס הייסט: אויף חנניאס נשמה... צדיקים זענען פֿון גן־עדן אַרויס!

און אַז מען פֿירט זי צום בית־דין, גיט מען זי אַ פֿרעג — אַבי מקיים צו זײַן דעם מינהג, ווייסן ווייסט מען דאָך:

עסקת באמונה? --

ענטפֿערט מרימל:

איך האָב קיין מאָל נישט געהאַנדלט....

"Did you study Torah?"

She smiled charmingly:

"Creator of the Universe, did you command Jewish daughters to devote themselves to the study of your Torah?"

A hubbub arose:

"What's this? who are you?"

She replied: "Miriam, daughter of Sarah and Hiya, and wife of Hananya!"

The tumult grew. The discovery was made that she had sacrificed herself for her husband and that the Achnai had been fooled into making a mistake. The soul was told:

"Quick! Hurry down! Get back to your body before it is moved from the spot!"

Miriam refused. She claimed that nobody could be required to suffer twice the pain of dying. She would go back on condition that her first death was to be accepted in lieu of Hananya's death! He must live!

The heavenly host cried out:

"Agreed! Accepted!" There is fear of delay.... Hardly were the words pronounced than Miriam's soul was back in her body. She got up completely whole and sound, as though she had never been bitten. She ran into the house with great joy and told husband and father what had just happened to her. At the very same moment, two messengers arrived with two letters, one from the head of Jerusalem's Yeshiva and the other from the head of Babylon's Jewry. Both letters contained only the single word:

"Congratulations!"

\*

The story of the great luminary who was born of the union of Hananya and Miriam and of the happiness that came to Reb Hiya in his later years—this story we shall (God willing) relate on another occasion.

We merely want to add that the Achnai that let itself be fooled was never again entrusted with any further missions and is indeed no longer seen on earth.

- . האָסטו געלערנט תורה?
- צעשמייכלט זי זיך מיט אַ חן:
- רבונו של עולם, האָסטו דען געהייסן, ייִדישע טעכטער זאָלן לערנען דײַן תּורה?
  - ווערט אַ גערודער.
  - ?ווער ביסטו? ווער ביסטו?
  - זאָגט זי: מרים בת שרה וחייא, אשת חנניא!

רוערט אַ רעש... דערגייט מען, אַז זי האָט זיך עס פֿאַר איר מאַן מוסר־... ווערט אַ רעש... דערגייט מען, אַז "עכנאי" האָט זיך געלאָזט נאַרן. שרײַט מען צו דער נשמה:

גיי, לויף געשווינד צוריק אַראָפּ, גיי צוריק אין דײַן גוף אַרײַן, איידער — מען רירט אים פֿון אָרט!

וויל זי נישט, מרימל! צוויי מאָל לעַדן יסורי מוות — זאָגט זי — איז קיינער נישט מחויבֿ... נעַערט — שטעלט זי אַ תּנאַי — אַז מען וועט אָננעמען איר טויט פֿאַר חנניאס טויט! ער זאַל לעבן!

ווערט אַ געשריי אין דער פּמליא של מעלה:

- מסכּים! מסכּים! מען האָט מורא צו פֿאַרשפּעטיקוּ... און מרימלס בשמה קומט תוך כדי דיבור צוריק אין גוף אַרײַן, און זי הייבט זיך אויף אַפֿילו אויסגעהיילט פֿון וווּנד, כּלא היה, און זי לויפֿט אַרײַן מיט פֿרייד צו די צדיקים מיט גרויס שימחה און דערציילט זיי, וואָס מיט איר האָט זיך געטראָפֿן, און באותו הרגע זענען אָנגעקומען צוויי משולחים מיט צוויי בריוו, איינער פֿון דעם ראָש־ישיבֿה אין ירושלים, און דער צווייטער פֿון נשיא פֿון בבֿל, און אין ביידע בריוו איז מער נישט געשטאַנען ווי איין וואָרט:
  - מזל־טובּ!...

\*

וועגן דעם גאָון וואָס איז אַרויסגעקומען פֿון דעם זיווג, און וועגן נחת וואָס רי אוועגן דער איז אַר פֿון אים דערציילן אַן ר' חייא האָט נאָך פֿון אים דערלעבט וועלן מיר, אם ירצה השם, דערציילן אַן אַנדערש מאָל.

מיר וועלן נאָר צוגעבן, אַז  $\sqrt{\sqrt{2}}$  וואָס האָט זיך געלאָזט נאַרן האָט מען פֿון דעמאָלט אָן אָפּגעשאַפֿט, און מען זעט אים נישט....

# PART II SILENT SOULS



#### INTRODUCTION

Peretz has come to be universally recognized, a generation after his death, as the literary symbol of Eastern European Jewry, as the voice that best gave artistic utterance to its longings, ideals, tragedies, and folkways. It is, therefore, not surprising that in his works there frequently recurs a legendary figure who was as vividly alive in Jewish consciousness for many centuries as is Santa Claus among Christian Americans today, a prophet whose presence is still felt in Jewish homes on Passover nights, whose exploits are still related from mouth to mouth, and whose intervention is still dreamed about in hours of adversity: Elijah the Seer, Elijah the Tishbite, Elijah the Gileide, Elijah the Herald of the Messiah.

Peretz incorporated this figure in the beautiful romantic tale Self-Sacrifice. He treated him in a kind and simple tale for children. He introduced him as the savior of the believing couple in The Magician. It was in the story Seven Years of Plenty, however, that Peretz presented Elijah in the most interesting role.

This tale, Seven Years of Plenty, is based on an ancient legend that was frequently reprinted in Hebrew story-books. The pre-Peretz legend tells of a well-to-do person who lost his fortune and became so poor that he had to hire himself out to do manual labor in somebody else's field. While at work he was accosted by Elijah, disguised as an Arab, who told him: "You are fated to enjoy seven years of plenty. Do you want them now or before your death?" After consulting his wife the impoverished person chose to accept the good years immediately. The couple used every opportunity to do good and to practice charity. When the seven years were up and Elijah reappeared, the man told him: "If you can find a better steward of the wealth entrusted to us, we shall gladly give it up." God recognized the good use made of this wealth and granted it to the couple as a permanent possession.

This tale of a rich man who lost his wealth and had it restored with the aid of Elijah belongs to a narrative genre popularized by itinerant story-tellers of the nineteenth century throughout eastern Europe, migrant scholars well versed in Jewish lore but not too well provided with worldly means. Such a tale might be told by a learned guest during or after a Sabbath meal to his temporary hosts who were sufficiently prosperous to welcome strangers in their home for the Sabbath. Such hosts would not normally engage in manual labor, because of restrictions imposed by governments and guilds, but would most likely carry on some trade or profession that would enable them to earn a living without the sweat of their hands. To this class of people the narrator hints that wealth is only a pledge entrusted to mortals but that it can be retained for a long time, even forever, if the proper use is made of it, if every opportunity to do good is conscientiously observed, and especially if charity is practiced, as much charity as possible. Among these auditors, agricultural work, especially laborious service in the field of another person, was looked upon as a degradation so deep that it must arouse universal sympathy and must require the intercession of heaven.

Earlier versions of the legend peer through, older layers of pre-exilic days when Jews tilled the soil and physical labor was held in high repute. The introductory statement of the well-to-do man who lost his fortune may well have been superimposed at a later date, for, in its simplest form the story is the familiar one of the poor peasant who worked his land and thereby attained to prosperity, either suddenly by finding an unexpected hidden treasure in the soil or gradually by receiving the well-merited reward of his hard labor in the form of bountiful crops, but who nevertheless retained his simple, pious, productive ways and thus remained ever comfortable and happy.

It would be fascinating to trace the legend back through its various layers to its simple beginnings and to discover when, where, how, and why the legend was first linked to Elijah. Since our interest is, however, primarily in the recasting of this legend by Peretz, it is not necessary to go so far afield. It suffices to compare the legend, as it was current in Peretz's generation, with his own artistic recasting.

Peretz transposes the story from the Orient to a town in Poland which is typical of hundreds of small communities within the Jewish Pale. His readers are not well-to-do patricians—these preferred books in Hebrew, Russian, or Polish—but the Yiddish-speaking, woefully impoverished masses. His hero is therefore not a rich man who for some unexplained reason lost his fortune but a poor laborer who had never known prosperity. Peretz is not interested in seeing wealth restored to the rich. He is the singer of the underprivileged, the declassed, the inarticulate, the suffering human creatures. If Elijah is to appear on earth in order to succor human beings, then surely his efforts should more properly be exerted in behalf of the humble and pious individuals who merit divine intervention. Such a person is Tovye, the porter, the spiritual brother of Bontsie Shvayg, Peretz's hero who is acclaimed in heaven as the worthiest of men even though he is unnoticed by his fellow mortals. Furthermore, if Elijah is to appear in a town of Russian Poland, he can do so neither in the guise of an Arab nor even in the guise of an all-too-familiar and not too highly esteemed Russian or Pole. Peretz, therefore, transmutes him into a German, since the Germans of pre-Hitler vintage were respected by Eastern Jewry for their efficiency, their honesty in businessdealing, and their straightforwardness in speech.

Tovye's reaction to the proposition of the stranger does not deviate from Peretz's source. At first he assumes the stranger to be a wizard, he tries to get rid of him by pleading poverty and inability to pay for well-meant advice and efforts. But when the stranger repeats the proposition three times, Tovye decides to take the matter more seriously and to consult his wife. In the pre-Peretz versions no adequate reason is given for the wife's preferring the seven good years to begin at once. The only reason that can be deduced from her attitude is that the couple will at least be sure of seven good years and, if they do sufficient charity, more years of good fortune may be vouchsafed them-a rather sensible calculation. In Peretz's version there is a further motivation which reveals the poor porter and his wife in a much finer light: the children have been sent home from school because they were unable to pay tuition-fee. This is the determining factor in the couple's decision. In the original, husband and wife enjoy their seven years of unexpected affluence. In Peretz's version, they continue to lead their simple hard life and do not touch the

money for their own purposes, since they hold that a person has a right only to the money he earns with his own ten fingers. Of the wealth placed at their disposal by God, they took only the tuition fee that would enable their children to continue to study God's Torah. Such study may be paid for with God's gold. The rest of the gold is God's to take back and to dispose of as he sees fit. When Elijah reports this answer to the heavenly court, the judgment is rendered that there were no better stewards of God's gold than Tovye and his wife. These therefore knew only years of plenty ever after.

The magic touch of Peretz thus transforms a simple legend of the rich man who lost his wealth and then regained it into an artistic narrative of the noble proletarian who received the well-earned reward of a life of hard physical labor, unalloyed honesty, and unquestioning faith in the goodness of God and in the moral structure of the universe. From this tale there peers the kindly face of Elijah, who in Jewish lore performs the same function as does Santa Claus in Christian lore. He is the patron saint of the poor; he is the ready helper in adversity; he is the kind stranger bringing comfort to burdened hearts; he shuns sham and pretense. During his stay on earth in the reign of King Ahab and the wicked Queen Jezebel, he experienced persecution because of his faith and ostracism because of his uncompromising zeal for Jehovah. Remembering his own labors and pain, he is ever ready to answer honest appeals, rushing on his seven-leagueboots to all the ends of the earth, bringing succor where it is most needed and most deserved.

No wonder, therefore, that Elijah exercised such a fascination for Peretz. To this writer, who sympathized with all suffering, the highest type of holiness was not the holiness of the hermit in his cell busy ever with his own personal salvation but the holiness of social-minded individuals, whether they be famed prophets like Elijah, rabbis like the Rabbi of Nemerov, or simple souls like Nachman of Zbarash, individuals who found their highest happiness in making a bit less the sum of human misery.

Elijah as the Jewish Santa Claus is most clearly revealed in a tale which Peretz wrote for children. The kind-hearted, whitebearded wanderer comes into a home to rest for a while. He puts down his bundle, which is filled with raisins, almonds, and other sweets, and he explains that these delicacies are meant for good children who behave well, eat in time, sleep in time, wash properly. He adds that he also has in his belt a little rod with which to spank children who don't obey, who don't sleep quietly, who cry, and who won't wash up. Does he really spank them? O no!, he explains with a smile, he first tells them once, twice, three times. If they still don't obey, he warns them a fourth and a fifth time. Well—he confides with a sigh—he may have to give a little spanking to a little boy or girl but not often, since nowadays children are really nice.

In the tale The Magician, Peretz associates Elijah with the Passover ceremony, an association present in the mind of every Jew who celebrates the Seder. It is still the custom on the first two evenings of Passover to fill a cup of wine for Elijah, the largest, finest, and most precious cup. It is still the tradition to open wide the front-door, so that Elijah will know that he is heartily welcome to everyone in the house. The Jewish Santa Claus does not have to creep in through a chimney. But the warm hospitality is accorded not only to Elijah. It is extended to every Jew. The opening invocation at the Seder is addressed to all the needy: let them come in and participate in the feast commemorating liberation from slavery. This brotherhood of all Jews, rich and poor, during the Passover season, this solicitude of neighbors that not one family be left out of the joyousness prescribed for Iews everywhere, this spirit of true humanity among even the humblest representatives of a much maligned people, fascinated Peretz, filled him with pride, and found expression in the narrative of Elijah's visit to the trusting Chaim-Yone and the obedient Rivke-Beele.

Husband and wife in both Elijah tales, The Seven Years of Plenty and The Magician, are silent souls. They suffer want and hardships but they are never wholly crushed by their sad lot. They never despair. They never avert their faces from life. They have faith in God's world. They lack knowledge as to why they are subjected to their troubles but they have no doubt that there is a meaning to all they are forced to endure. They try to extract a glimmer of light out of the murky grayness all about them. They dream of the sun that must break through the thick clouds somehow, somewhere, at some time. And Peretz does reward their faith, their hope, their dream. He lets a dazzling ray beam upon them and warm them. Elijah is this penetrating ray.

Elijah is the precursor of the Messiah and the symbol of the unexpected help that may come even today in our unmessianic, or shall we rather say pre-messianic, era to those who are worthy of extraordinary assistance because they retain faith in the fundamental justice that must prevail in heaven and on earth, in the realm of God and in the destiny of man.



#### SEVEN YEARS OF PLENTY

And it came to pass in Turbin.

Once upon a time there lived in Turbin a porter named Tovye, who was poor beyond description. On a Thursday he was standing in the market place, his coat-tails rolled up under the rope about his hips, and was looking about for a possible turn of fortune that would enable him to earn something for the Sabbath. But the stores all about him were empty and void, with nobody going in or coming out, with not a single customer in sight who was likely to need help in carrying bundles. Tovye lifted up his eyes to heaven with a prayer that the Sabbath might pass without sadness, that at least on the Sabbath his dear Sarah and the children might be spared the pangs of hunger.

In the midst of his prayer, Tovye felt somebody tugging him by the coat-tails and, on turning about, he saw a German, dressed like a forester or a hunter, wearing a hat with a feather and a sweater with green trimmings. And the stranger spoke in pure German as follows:

"Listen, Tovye, seven years of plenty are in store for you, seven years of good fortune, success, and golden treasures. You merely have to choose when you want these years. If you wish, fate can smile upon you from this very day on; even before the sun, now shining overhead, shall have set, you can be in a position to buy up all of Turbin; after seven years, however, you will again become as poor as you are now. But, if you prefer, the blessings of good fortune can come at the end of your allotted span of life and you will leave this world as the wealthiest of persons."

The stranger, as later became apparent, was Elijah the Prophet, who always appeared incognito and was now disguised as a German. But Tovye thought an ordinary magician was confronting him and so he answered:

"Dear Sir, just leave me alone because I am the poorest of the poor—may you be spared such fate—I haven't anything even for

### זיבן גומע יאַר

.דאָס איז אַ געשיכטע װאָס איז געשען אין טורבין

אין טורבין איז געווען אַ מאָל אַ טרעגער. האָט ער געהייסן טובֿיה און איז געווען אַ גרויסער אָרעמאַן. איין מאָל, דאָנערשטאָג, שטייט ער אַזוי אין מאַרק, מיט די פּאָלעס פֿאַרשאַרצט אונטערן שטריק אויף די לענדן, און קוקט אויס, פֿון וואַנען עס וועט קומען זײַן הילף, ער זאָל פֿאַרדינען עפּעס אויף שבת. און דאָ שטייען די געוועלבן אַרום און אַרום ליידיק. אין יוצא ואין בא, מען זעט נישט, עס זאָל עמעצער קומען סחורה קויפֿן, עס זאָל זײַן וואָס אָפּצוטראָגן. נישט, עס זאָל עמעצער קומען סחורה קויפֿן, עס זאָל זײַן וואָס אָפּצוטראָגן. הייבט ער, נעבעך, אויף די אויגן צום הימל מיט אַ געבעט, ער זאָל, חלילה, קיין פֿאַרשטערטן שבת נישט האָבן, און זײַן ווײַב סערל מיט די קינדערלעך זאָלן חס־ושלום, נישט הונגערן אום שבת.

ווי ער איז אַזוי מתפּלל, דערפֿילט ער, אַז עמעץ גיט אים אַ צי פֿאַר דער פּאָלע. קוקט ער זיך אום, זעט ער פֿאַר זיך אַ דײַטשל, אָנגעטון ווי אַ שיטער אין וואַלד, מיט אַ פֿעדער אױפֿן קאַפּעליושל און אַ גרינעם אױפֿלאָג אױפֿן שפּענ־ צער. און דאָס דײַטשל זאָגט צו אים אױף ריין דײַטש, װאָס מיר זעצן דאָ איבער אױף עבֿרי־טײַטש, מיט די ווערטער:

הער, טובֿיה, דיר איז באַשערט געוואָרן זיבן גוטע יאָר, זיבן יאָר פֿון מזל און הצלחה, און אוצרות געלט. ווענדט זיך עס אָבער אָן דיר, ווען דו ווילסט האָבן די גוטע יאָר. ווילסטו — וועט דיר אויפֿשײַנען דײַן מזל נאָך דעם הײַנטיקן טאָג, און איידער עס וועט אונטערגיין די זון וואָס שטייט דיר איבערן קאָפּ, וועסטו קאָנען אָפּקויפֿן גאַנץ טורבין מיט דער סבֿיבֿה, אָבער נאָך זיבן יאָר וועסטו צוריק ווערן אַן אָרעמאָן, ווי דו ביסט געווען. און ווילסטו — וועט די גוטע, געבענטשטע צײַט קומען ערשט צום סוף פֿון דײַנע יאָרן, און דו וועסט אַוועקגיין פֿון דער וועלט דער גרעסטער גבֿיר.

געוועזן איז עס, ווי עס האָט זיך אַרויסגעוויזן, אליהו הנבֿיא וואָס האָט זיך, ווי זיַן שטייגער איז, אין אַ דײַטשל פֿאַרשטעלט. טובֿיה אָבער האָט געמיינט, ווי זײַן שטייגער איז, און אַ דײַטשל פֿראָסטער פּישוף־מאַכער, ענטפֿערט ער איז, להבֿדיל אלף אַלפֿי הבֿדלות, אַ פּראָסטער פּישוף־מאַכער, ענטפֿערט ער אים:

מען ליב דעיטשל, לאָז דו מיך געמאַך, וואָרעם איך בין, נישט פֿאַר — מען ליב דעיטשל, לאָז דו מיך געמאָר, אויף שבת נישט, און איך האָב דיר געדאַכט, אַ גרויסער עני ואבֿיון, איך האָב אויף שבת נישט, און איך האָב דיר נישט מיט וואָס צו באַצאָלן פֿאַר דײַנע עצות מיט דײַן טירחה.

the Sabbath and I certainly can't pay you for your advice and trouble."

The German was persistent, however, and repeated the same words again and again and again. Finally, Tovye began to take the matter seriously.

"Well, my dear sir, if you really mean what you're saying and are not just out of your mind, if you ask me in all seriousness, then I must tell you that, whenever I face a problem, I'm accustomed to ask my wife Sarah for her advice, and so, without consulting her, I can't give you a definite answer."

"All right," said the German, "it's good to talk things over with a wife; go ahead and ask her. I'll stay here and wait for the answer."

Tovye again looked about on all sides. No prospective customer was in sight. What could he possibly lose? Well, he would go home and ask his wife. He rolled down his coat-tails and went on to the outskirts of the town. There at the edge of the open fields was his mud-hut. There he could talk the matter over with his dear wife.

When Sarah espied him through the open door—it was summertime—she ran out to meet him. She was overjoyed, for she thought he was bringing her some money for the Sabbath. But he at once disillusioned her: "No, dearest, the Lord has not yet bestowed any earnings on me, but there did come to me a German..."

And Tovye told her the entire story: how the German fore-told seven years of plenty and wanted a decision whether they were to begin now or before death; what would she advise? When?

Without much thought, Sarah replied: "Go, dear husband, tell the German that you want the seven good years to begin this very second."

"Why, Sarah?"—asked Tovye astonished. "After seven years we'll be poor again, and to go down the steps of fortune is much worse than never to have climbed up."

"Don't worry about the remote future, my dear, dear friend. Let us meanwhile take what we get and let us thank the Lord for his blessings from day to day. We need the money now to pay for our children's schooling. They have just been sent home. Just look at them playing over there in the sand."

אַז דאָס דײַטשל אָבער האָט אים נישט אָפּגעלאָזט און איבערגעחזרט אים אַז דאָס דײַטשל אָבער האָט אים נישט אָפּגעלאָזט און אַרײַן די װערטער איין מאָל, צוויי מאָל און דרײַ מאָל, איז עס טובֿיהן שוין אַרײַן אין קאָפּ, ענטפֿערט ער אים:

ווייסטו וואָס, ליב דײַטשל, אויב דו מיינסט עס ערנצט מיט מיר און ביסט נישט קיין לועג לרש, און דו פֿרעגסט מיך באמת, מוז איך דיר זאָגן, אַז איך בין מיך נוהג, בײַ יעדער זאַך וואָס קומט מיר פֿאָר זיך אַן עצה צו האַלטן מיט מײַן ווײַב סערל און אָן איר קאָן איך דיר קיין קלאָרע תּשובֿה נישט געבן.

זאָגט אים דאָס דײַטשל, אַז עס איז זייער אַ גוטע זאַך, זיך אַן עצה צו האַלטן מיט דער פֿרוי, און ראָט אים, ער זאָל זי גיין פֿרעגן, און ער, דאָס דײַטשל הייסט עס, וועט דאָ שטיין און וואַרטן אויף אַ תּשובֿה.

טובֿיה קוקט זיך נאָך אַ מאָל אום אין אַלע זײַטן, קיין פֿאַרדינסט זעט ער נישט, טראַכט ער זיך, וואָס קאָן ער דאָ אָנווערן, ער וועט אַהיימגיין פֿרעגן. לאָזט ער אַראָפּ די פּאָלעס און גייט אַרויס הינטער דער שטאָט, ווו ער האָט גע־ וווינט, כּמעט שוין אויפֿן פֿעלד, אין אַ ליימען שטיבל, איבערשמועסן זיך מיט סערל זײַן ווײַב.

ווי סערל האָט אים דערזען דורך דער אָפֿענער טיר (עס איז זומער געווען), איז זי אים אַרויסגעלאָפֿן אַקעגן מיט גרויס שימחה. זי האָט געמיינט, אַז ער ברענגט איר אַן התחלה אויף שבת, זאָגט ער איר אָבער:

נישט פֿאַרדינסט נישט — ניין, סערל, זײַן ליבער נאָמען האָט מיר נאָך קיין פֿאַרדינסט נישט — באַשערט, דערפֿאַר אָבער איז צו מיר געקומען אַ דײַטשל

און ער דערציילט איר אַזוי און אַזוי, באַשר בכן, דאָס דײַטשל זאָגט, אַז עס איז אים באַשערט זיבן גוטע יאָר, און עס ווענדט זיך אָן אים, ווען די גוטע יאָר זאָלן קומען, אַצונד אָדער פֿאַר דער פּטירה. פֿרעגט ער בײַ איר אַן עצה: ווען?

טראַכט סערל נישט לאַנג און ענטפֿערט אים:

- גיי, מײַן ליבער מאַן, און זאָג דעם דײַטשל, אַז דו ווילסט די זיבן גוטע יאָר אויף דער רגע!
- יאָר וועלן נאָך זיבן יאָר וועלן פֿאַרוווּנדערט: נאָך זיבן יאָר וועלן מיר דאָך ווערן צוריק אָרעמע־לײַט, און דעם יורד איז דאָך ערגער ווי אַ מיר דאָך ווערן צוריק פָּרעָמע־לײַט, און דעם יורד איז דאָך ערגער ווי אַ פּראָסטן אָרעמאַן?
- בּשַּרוֹאָרג נישט, מײַן ליבער גוטער־פֿרײַנד, די װעלט. דערװײַל נעם, װאָס מען גיט דיר און זאָג: ברוך ה' יום יום! בפֿרט, אַז מען דאַרף חדר־געלט פֿאַר די קינדער. מען האָט זיי מיר אַהיימגעשיקט, אָט זע, װי זיי שפּילן זיך אין זאָמד.

These last words were sufficient. Tovye ran back to the German with a definite decision: the seven good years were to begin immediately.

The German warned him: "Consider carefully, Tovye, today you are still strong and can somehow make a living, more or less.... But what will happen later on, when you are older, in declining health, and unable to muster sufficient strength for your work."

Tovye answered: "My wife Sarah wants no delay. She says: 'Let's thank God for today's gifts and not worry about tomorrow.' Besides, our children have just been sent home from school."

"If that's the case," said the German, "Go home and before you even reach your home, you'll be a rich man."

Tovye was about to inquire once more about the sequel that was to follow the seven years, but the German had vanished from sight.

And so Tovye returned home to his mudhut at the town's edge, where the open fields began. On nearing his house, he saw his children playing in the backyard in the sand. He went up to them and observed their digging. They were bringing to the surface not sand but gold, pure gold, real gold of the finest quality.

Obviously, the worst was over. The seven good years had begun. The seven lucky years.

\*

Time flies like a winged arrow and the seven years sped past. At their expiration the German reappeared to tell Tovye that in the coming night the gold in the ground would disappear as well as the gold in the house and even whatever gold might be hidden with other people.

He met Tovye standing in the market place just as seven years earlier, with the same coat-tails tucked up on his hips, and still looking about for a possible customer.

"Listen, Tovye, the seven years are over." And Tovye replied: "Tell it to my wife, Sarah, since she was in charge of our wealth throughout the entire seven years."

Both went to the town's edge and came to the same mud-hut in the field. They met Sarah in front of the door. She was as poorly dressed as ever but her face was all smiles.

The German repeated to her his message that the seven years were over.

דאָס איז גענוג געווען, טובֿיה זאָל צוריקלױפֿן צום דײַטשל מיט אַ קלאָרער תשובֿה, אַז ער װיל די זיבן גוטע יאָר תוך כּדי דיבור.

ואָגט אים דאָס דיַנטשל:

רעכן גאָר איבער, טובֿיה, הײַנט ביסטו אַ מענטש מיט פּוח און קאָנסט — פֿאַרדינען, אַ מאָל מער, אַ מאָל ווייניקער... וואָס וועט אָבער זײַן שפּעטער, אַ זדו וועסט עלטער ווערן און וועסט זײַן אַ יורד, און אַזוי פֿיל פּוח צו דער אַרבעט וועסטו אויך נישט האָבן —

ענטפֿערט טובֿיה:

- הער, דײַטשל, מײַן װײַב סערל װיל באַלד. ערשטנס, זאָגט זי, ברוך ה' יום און הייסט אױף שפּעטער נישט זאָרגן, און צװײטנס האָט מען אונדז ה' יום יום און הייסט אױף שפּעטער נישט די קינדער פֿון חדר אַהיימגעשיקט...
- אויב אַזוי, זאָגט אים דאָס דײַטשל, גיי אַהיים, און איידער דו וועסט קומען אין שטוב אַרײַן וועסטו זײַן אַן עושר!

וויל ער אים פֿאָרט איבערפֿרעגן וועגן נאָך די זיבן יאָר, איז אים אָבער דערווײַל דאָס דײַטשל פֿאַרשווונדן געוואָרן.

גייט ער, טובֿיה, אַהיים. געוווינט, האָבן מיר שוין געזאָגט, האָט טובֿיה הינטער דער שטאָט. כּמעט אויפֿן פֿרײַען פֿעלד. קומט ער צו צו דער שטוב, זעט ער, ווי די קינדער שפּילן זיך הינטער דער שטוב אין זאַמד, גייט ער צו, דערזעט ער, אז זיי שאַרן אַרויס פֿון אַ גריבל נישט קיין זאַמד, נאָר ריין גאָלד, טאַקע ער, אַז זיי שאַרן אַרושטייט זיך, אַז מער האָט מען נישט געדאַרפֿט, עס האָבן זיך שוין אָנגעהויבן די זיבן יאָר, די זיבן מזלדיקע יאַר....

\*

די צײַט לױפֿט אָבער פֿײַל פֿון בױגן און זיבן יאָר גײען אַריבער געשנױנד. קומט נאָך די זיבן יאָר דאָס דײַטשל צו טובֿיהן, אים אַנצװאָגן, אַז געשנױנד. קומט נאָך די זיבן יאָר דאָס דײַטשל צו פֿאַר נאַכט װעט נעלם װערן דאָס די זיבן יאָר זענען אַריבער און אַז הײַנט פֿאַר נאַכט װעט נעלם װערן דאָס גאָלד אין דער ערד, דאָס גאָלד אין שטוב און אַפֿילו דאָס גאָלד װאָס זײי האָבן געקאָנט באַהאַלטן בײַ לײַטן....

טרעפֿט ער טובֿיהן, ווי ער שטייט אין מיטן מאַרק, ווי פֿאַר זיבן יאָר, מיט די זעלבע פֿאַרשאַרצטע פּאָלעס אונטער די לענדן און קוקט אויס אויף אַ פֿאַר־ דינסט. זאָגט ער אים: הער, טובֿיה, די זיבן יאָר זענען אַריבער!

ענטפֿערט אים טובֿיה: גיי זאָג מײַן װײַב סערל, װײַל דאָס עשירות איבער די גאַנצע זיבן יאָר איז געװען בײַ איר אין דער האַנט.

גייען זיי ביידע אַרויס הינטער דער שטאָט און קומען צום זעלבן ליימענעם גייען זיי ביידע אַרויס הינטער דער שטאָט און פֿאַר דער טיר. און זי איז אויך אָרעם הײַזל אױפֿן פֿעלד און טרעפֿן סערלען פֿאַר דער טיר. און זי איז אויך אָרעם געקליידט װי אַ מאָל, נאָר איר פּנים שמייכלט.

זאָגט איר דאָס דײַטשל מיט די זעלבע ווערטער, אַז די זיבן גוטע יאָר זענען אַוועק. She replied that they had not even begun to have seven good years, that they never regarded the gold as their own, because only what a person earns with his ten fingers was properly his own. But wealth that came unsought and without sweat was merely a pledge which our dear Lord deposited with people to hold for the poor. From the gold she only took a sum necessary to pay for her children's schooling so that they might learn God's Torah. Such learning of God's law may be paid for with God's gold. The rest was still untouched. If the Lord, blessed be His Name, found a better keeper for His gold, let Him take it and turn it over to such a person.

Elijah the Prophet listened until the end of her tale and then disappeared from sight. He repeated her words before the heavenly seat of justice and the court of heaven ruled that there was no better keeper on earth. Hence the seven years never came to an end so long as Tovye and his wife Sarah remained among the living.

ענטפֿערט זי אים, אַז זיי האָבן קיין גוטע יאָר נאָך נישט אָנגעהויבן צו האָבן, אַז זיי האָבן קיין מאָל נישט געהאַלטן דאָס גאָלד פֿאַר זייער אייגנס, ווײַל וואָס אַ מענטש פֿאַרדינט מיט זײַנע צען פֿינגער, דאָס איז זײַנס, און אַזוי עשירות וואָס קומט אָן שווייס און אומגעזוכט איז נאָר אַ פּקדון וואָס זײַן ליבער נאָמען לאַזט איבער בײַ מענטשן אין די הענט פֿאַר אָרעמע־לײַטס וועגן... זי האָט נאָר לאַזט איבער בײַ מענטשן אין די הענט פֿאַר אָרעמע־לײַטס וועגן... זי האָט נאָר פֿון גאָלד אויף שכר־לימוד גענומען, דאָס איז גאָטס תורה, מעג מען פֿאַר זײַן תורה מיט זײַן גאָלד צאָלן, מער נישט! און אויב זײַן ליבער נאָמען האָט פֿון הײַנט אָן אַ בעסערן בעל־פּקדון פֿאַר זײַן גאָלד, מהיכא־תּיתא, זאָל ער צונעמען און איבערגעבן אַן אַנדערן!

אליהו הנבֿיא האָט עס אויסגעהערט און איז נעלם געוואָרן, ער האָט עס איבערגעגעבן דעם בית־דין של מעלה. און דער בית־דין של מעלה האָט געפּסקנט, אַז עס איז קיין בעסערער בעל־פּקדון נישט פֿאַראַן, און די זיבן יאָר האָבן זיך נישט אויסגעלאָזט פּל־זמן טובֿיה און זײַן ווײַב סערל האָבן געלעבט.

#### THE MAGICIAN

A magician once came to a little town in Volynia.

His coming caused a great stir, even though he appeared during the troubled pre-Passover days, when the worries of a Jew outnumber the hair on his head.

A man of mystery! Ragged and tattered and yet with a real tophat, creased and crumpled but genuine! A Jewish face dominated by the specific Jewish nose—and yet shaved like a Gentile! No passport! Nobody saw him eat, neither Kosher nor non-Kosher! How was anybody to guess who he was? To the question: "Where from?", he replied: "From Paris." Asked: "Where to?", he answered: "London." "But how did you get here?" "I got lost!" He was apparently making his way on foot. He failed to show up at prayers. He stayed away from synagogue even on the sacred Sabbath preceding Passover. If people became too persistent and crowded about him, he disappeared as suddenly as though the earth had swallowed him and came to the surface again on the other side of the market-square.

On arriving, he rented a hall and began to display his art.

Real magic! Before the eyes of the entire community, he swallowed burning coal like macaroni. From his mouth he drew forth all kinds of ribbons, red, green, or any color called for by the audience, ribbons of endless length. From the upper part of his boots he pulled out sixteen pairs of turkeys—yes, turkeys as big as bears, real live turkeys that ran all over the stage. Then he lifted his foot and pared off gold ducats from the boot's sole. An entire plate of golden coins! Encouraged by applause, he whistled; immediately Sabbath loaves and fine breads came flying towards each other through the air and began to execute dance steps under the ceiling. He whistled again and at once everything disappeared; no more Sabbath loaves, no more ribbons, no more turkeys—all was gone without a trace!

Now magic may be of two kinds. The black magic, practiced by the Egyptian sorcerers of old could probably boast of even greater tricks. One question, however, remained unanswered: why was he

## דער קונצו־מאַכער

אין אַ װאָלינער שטעטל אַרײַן איז אַ מאָל געקומען אַ קונצן־מאַכער.
און כאָטש עס איז געװען אין דער פֿאַרדאגהטער פֿאַר־פּסח־צײַט. װען אַ ייִד האָט מער זאָרג װי האָר אױפֿן קאָפּ, האָט דאָך זײַן אָנקומען אַ גרױסן רושם געמאַכט: אַ רעטעניש פֿון אַ מענטש! קרוע־בלוע, מיט אַ צילינדער, אַפֿילו אַ צעקנייטשטן, אויפֿן קאָפּ, אַ ייִדיש פּנים — דער צלם־אלקים פֿליט אים איבער דער נאָז און — אַ געגאָלטע באָרד! און קיין פּאַספּאָרט האָט ער נישט געהאַט, און עסן האָט׳ן קיינער נישט געזען, נישט קיין כּשרס, נישט קיין טריפֿהס. גיי װייס, װאָס ער איז! מען פֿרעגט׳ן: פֿון װאַנען? זאָגט ער: ״פֿאַרבלאָנדזשעט!״ אַ פּנים, ״קיין לאָנדאָן!״ װי קומט איר אָהער? זאָגט ער: ״פֿאַרבלאָנדזשעט!״ אַ פּנים, צו פֿוס געגאַנגען! און ווײַוט זיך בײַ קיין מנין נישט, אַפֿילו שבת־הגדול נישט! צו פֿוס געגאַנגען! און ווײַזט זיך בײַ קיין מנין נישט, אַפֿילו שבת־הגדול נישט! צעלם, גלײַר די ערד װאָלט׳ן אײַנגעשלונגען, און שווימט אַרויס אױף יענער נעלם, גלײַר די ערד װאָלט׳ן אינגעשלונגען, און שווימט אַרויס אױף יענער.

דערווייַל האָט ער זיך געדונגען אַ סאַליע און אָנגעהויבן צו מאַכן קונצן.

אָבער קונצן! בפֿני קהל ועדה האָט ער געשלונגען ברענענדיקע קוילן ווי פֿערפֿל; און פֿון מויל אַרויסגעצויגן האָט ער אַלערליי בענדער, רויטע, גרינע, וואָס פֿאַר אַ קאָליר מען האָט נאָר געוואָלט, און לאַנגע — ווי ס׳גלות. פֿון אַ כאָלעווע פֿון שטיוול וואַרפֿט ער אַרויס זעכצן פּאָר אינדיקעס, אָבער אינדיקעס דער אויף אַ פֿוס און קראַצט אָפּ פֿון דער פּאָדעשווע גאָלדענע רענדלעך, אַ ער אויף אַ פֿוס און קראַצט אָפּ פֿון דער פּאָדעשווע גאָלדענע רענדלעך, אַ גאַנצע שיסל גאָלדענע רענדלעך! פּאָטשט מען בראַוואָ, גיט ער אַ פֿײַף, לױפֿן זיך אין דער לופֿטן צוזאַמען חלות און קױלעטשן ווי די פֿייגל און הייבן אַן טאַנצן אַ ראָד צי אַ ברוגז־טאַנץ אונטער דער סטעליע, און גיט ער דעם צווייטן פֿײַף, ווערט דאָס אַלץ כּהרף־עין פֿאַרשווינדן, כּלא היה! אויס קױלעטשן, אויס בענדער, אויס אינדיקעס — גאָרנישט!

מילא, ווייסט מען דאָד, אַז ״יענער צד״ קאָן אויך עפּעס באַוויַזוּן: די חר־ טומים פֿון מצרים האָבן מן הסתם גרעסערע קונצן באַוויזוּ! איז אָבער די שאלה: פֿאַר וואָס איז ער אַליין אַזאַ גרויסער קבצן? אַ מענטש שאַרט רענדלעך פֿון himself so very poor? As a person who extracted gold coins from the soles of his boots, how was it that he didn't have enough to pay for his lodging? With a single whistle he baked more Sabbath loaves and fine breads than the largest baker in town, he brough forth turkeys from the tops of his boots—and yet, he had such a lean and hungry look and his face was so emaciated that a corpse would be ashamed of it. The wits of the town jested: a fifth question can now be added to the four that are usually asked on Passover evenings.

But before coming to the questions of the Seder-ceremony, let utake leave of the magician for the present and turn to Chaim-Yon and his wife Rivke-Beele.

Chaim-Yone was a former lumber merchant. He once bough a forest as a good investment; soon thereafter the forest was declared closed to woodchoppers, and he emerged penniless with a single shir on his back. He then became a foreman for another lumber-deale but not for long. It was now months since he had lost his job and had been without earnings of any kind. Somehow he survived the winter—may all foes of Zion experience such winters!

After winter came the season of Passover. Since everything from the chandelier to the last pillow had already found its way to the pawnshop, Rivke-Beele told him: "Go over to the community fundand get some of the money donated to provide the poor with wheat flour for Passover cakes." Chaim-Yone answered that he had faith in God, somehow help would come, and he wouldn't have to lost face. Rivke-Beele went through the house once more, searched again every nook and corner, and did indeed find an old worn silver spoonaveritable miracle of heaven. That spoon had been lost for year and years! Now Chaim-Yone took the spoon, went off, sold it, and donated the few pennies as wheat-money for the poor. He main tained that poor people had a prior claim.

Meanwhile time marched on and ever fewer were the week before Passover. He, however, remained steadfast in his faith. Hinsisted that God never abandons his creatures. His wife continue silent. A woman must obey her husband. Day followed day. Rivke Beele didn't sleep nights. She buried her face in her straw mattres and cried to herself. Chaim-Yone must not hear her. Still there wa no sign of any change for the better and Passover loomed so near Her days were even worse than her nights, since in darkness person may weep to his heart's content but in the daytime a person

פּאָדעשװע און האָט נישט מיט װאָס צו באַצאָלן פֿאַר דער אַכסניה. מיט אַ פֿײַף באַקט ער אָן מער קױלעטשן און חלות װי דער גרעסטער בעקער, אינדיקעס ציט ער אָן מער קוילעטשן און אַ פּנים האָט ער אַן אױסגעצױגנס. אַז שענערע לייגט מען אין דער ערד אַרײַן, און דער הונגער ברענט אים אין די אױגן װי אַ פֿלאַקער! װערטלט מען זיך: די פֿינפֿטע קשיא צו מה נשתנה!...

נאר איידער עס קומט צו מה נשתנה, וועלן מיר איבערלאזן דעם קונצן־ מאַכער און איבערגיין צו חיים־יונהן און זײַן ווײַב רבֿקה־ביילע. חיים־יונה איז אַ מאָל אַ װאַלד־סוחר געװען, האָט ער איין מאָל געקױפֿט אַ װאַלד אין גלײַכן געלט, האָט מען דעם וואַלד פֿאַרמאַכט, איז ער אַרויס אין איין העמד. איז ער געוואָרן אַ וואַלדשרײַבער, האָט ער די שטעל פֿאַרלוירן; זיצט ער שוין אַ שיינע פּאָר חדשים אָן פּרנסה. אַ ווינטער האָט מען איבערגעלעבט — אויף שונאי־ ציון געזאַגט; נאַך ווינטער גייט אַבער פּסח! און פֿאַרזעצט איז שוין פֿון הענגל־ לײַכטער ביזן לעצטן קישן. זאָגט רבֿקה־ביילע: גיי אַריבער צו קהל און נעם מעות־חיטין. זאָגט חיים־יונה, אַז ער האָט בטחון, אַז גאָט וועט העלפֿן, און דאָס פּנים פֿאַרשוואַרצן וועט ער זיך נישט. גייט רבֿקה־ביילע און זוכט נאָך אַ מאַל — אין אַלע ווינקעלעך און געפֿינט אַן אַלטן אָפּגעריבענעם זילבערנעם לעפֿל ממש אַ נס מן השמים. יאָרן זינט דער לעפֿל איז פֿאַרלוירן געוואַרן! גייט חיים־ יונה, נעמט דעם לעפֿל, פֿאַרקױפֿט׳ן, און טראָגט אַרײַן די פּאָר גראָשן אױף מעות־ היטין פֿאַר אַרעמע־לײַט. אַרעמע־לײַט, זאַגט ער, זענען בילכער. די צײַט דער־ ווייַל רוקט זיך. שוין אין גאַנצן נישט מער ווי אַ פּאָר וואָכן צו פּסח — ער האָט בטחון! גאָט, זאָגט ער, פֿאַרלאָזט נישט! מילא, רבֿקה־ביילע שוויַיגט; אַן אישה מוז פֿאַלגן אַ מאַן. עס גייט אָבער אַוועק נאַך אַ טאַג, נאַך אַ טאַג, רבֿקה־ביילע ווייסט נישט פֿון קיין שלאָף, גראָבט דאָס פּנים אין שעניק אַריַין און וויינט שטילערהייט, חיים־יונה זאַל נישט הערן, און אויף פסח איז קיין צייכן נישטא. און טעג האָט זי ערגערע ווי נעכט — בײַ נאַכט וויינט זיך אַ מענטש כאָטש אָפּ

must pinch his cheeks, should this be necessary to retain the proper color. Neighbors were always watching, gaping, searching with their eyes, piercing her with pity sharp as needles. Some went so far as to ask: "When will you bake Mazos? How far are you with beets for Passover?" Intimate friends said: "Tell us what's the matter, Rivke-Beele? If you need anything, we'll lend it to you, etc."

Chaim-Yone, however, wouldn't accept any of the help offered him and, since Rivke-Beele could not act against her husband's wishes, she constantly looked for new excuses, her face glowing and flushing.

Her neighbors saw that something was the matter. They ran to the Rabbi with their tales. The Rabbi listened with great sympathy, sighed sadly, and became lost in thought. Finally, he replied that Chaim-Yone was most learned and pious, and if such a person retained his faith, others too should hope for the best.

Rivke-Beele, accustomed to ushering in Jewish holidays with the Blessing of the Candles, was, alas, left even without candles for Passover.

Passover came!

Chaim-Yone walked home from the synagogue. He saw all the windows casting their gay, festive light upon the market-square. His own house, however, stood like a mourner at a bridal procession, like a blind person among the seeing. But still he didn't lose heart. The thought ran through his head: "If God wishes, we'll yet celebrate Passover!" He entered and said cheerfully: "Happy Holiday!" He repeated: "Happy Holiday to you, Rivke-Beele," and heard her tear-laden voice from a dark corner: "Happy Holiday! Happy Year!" Her eyes burned through the darkness like two glowing coals.

Chaim-Yone went over to her and said: "Rivke-Beele, today is a holiday commemorating the exodus from Egypt. Do you understand its meaning? Mourning is not allowed. Besides, what is there to mourn about? If the Creator of the Universe doesn't want us to have our own Passover ceremony, we must bow to his will and attend somebody else's *Seder*. We shall be welcome everywhere. All doors are open. All Jews are now reciting the passage of the *Hagada*: 'Whosoever is in need, let him come in and eat.' So come take your shawl, we'll go to any Jewish home."

Rivke-Beele, who always did what her husband asked, restrained convulsively the tears that welled in her throat, put on a torn shawl and was ready to go.

דאָס האַרץ, בײַ טאָג אָבער מוז מען קנײַפּן די באַקן, די פֿאַרב זאָל שטירן! שכנות קוקן איר נאָך און גאַפֿן, און קוקן זיך די אויגן אויס, און שטעכן זי מיט רחמנות־בליקן ווי מיט נאָדלען.... אַנדערע פֿרעגן: ווען באַקט איר מצות! ווי האַלט איר מיט בוריקעס! די נעענטערע זאָגן:

וועלן פֿעלט אײַך, וואָס טוט זיך מיט אײַך, רבֿקה־ביילעי!! פֿעלט אײַך, וועלן מיר אײַך באָרגן, וכדומה ....

חיים־יונה וויל אָבער נישט קיין ״מתנת בשׂר ודם״, און רבֿקה־ביילע וועט קיין איר מאַן נישט גיין - זוכט זי זיך אויס תירוצים פֿון אונטער דער ערד און דאָס פּנים פֿלאַמט און פֿלאַמט ....

זעען די שכנים, אַז עס איז נישט ווי עס דאַרף צו זײַן, נעמען זיי און לויפֿן צום רבֿ — ס׳טײַטש? דער רבֿ, נעבעך, הערט אויס, קרעכצט אָפּ און פֿאַרקֿערט זיך, און סוף כּלּ סוף ענטפֿערט ער, אַז חיים־יונה איז אַ בן־תורה און אַ ירא־שמים, און אויב ער האָט בטחון, האָט ער!...

רבקה־ביילע איז אַפֿילו אָן בענטשליכט געבליבן....

און - שוין פסח!

חיים־יונה גייט פֿון בית־המדרש אַהיים, זעט ער, אַז אַלע פֿענצטער אין מאַרק שײַנען אַרױס מיט שׁימחת־יום־טובֿ, און נאָר זײַן דירה שטייט װי אַן אָבֿל צווישן מחותנים, ווי אַ בלינדע צווישן זעענדיקע. ער פֿאַלט אָבער בײַ זיך נישט אָפּ: ״אַז גאָט וועט וועלן, וועט נאָך זײַן פּסחוי״ טראַכט ער. ער גייט אַרײַן און זאָגט פֿריילעך: "גוט יום־טובֿ״. און איז נאָך אַ מאָל מטעים: "גוט יום־טובֿ דיר, רבֿקה־ביילע!" און רבֿקה־ביילעס קול ענטפֿערט אים, אָנגעזאַפּט מיט טרערן, פֿון אַ פֿינצטער װינקל אַרױס: "גוט יום־טובֿ, גוט יאָר!״ און אירע אויגן ברענען אַרויס פֿון פֿינצטערן ווינקעלע ווי צוויי ברענענדיקע קוילן. גייט ער צו איר צו און זאָגט איר: "רבֿקה־ביילע, זאָגט ער, הײַנט איז יום־טובֿ, יציאת מצרים, פֿאַר־ שטייסט? טרויערן טאָר מען נישט! און וואָס איז דאָ צו טרויערן? אויב דער רבונו של עולם האָט נישט געוואָלט. מיר זאָלן האָבן אונדזער פּסח, מוז מען אָננעמען פֿאַר ליב און זײַן בײַ׳ן אַ פֿרעמדן סדר. וועלן מיר גיין ערגעץ אַנדערש צום סדר! מען וועט אונדז אַרײַנלאָזן אומעטום... טיר און טויער שטייען אָפֿן .... ייִדן זאָגן: "כּל דכפֿין ייתי וייכול". דאַס איז טײַטש: ווער עס איז הונגעריק, זאָל אַרײַנקומען עסן. קום, נעם אויף דיר די שאַל, וועלן מיר גיין צום ערשטן בעסטן ייִד״....

און רבֿקה־ביילע וואָס טוט שטענדיק דעם רצון פֿון איר מאַן האַלט איין מיט אַלע פוחות דאָס געוויין וואָס רײַסט זיך איר צום האַלדז, נעמט אויף זיך מיט אַלע פוחות דאָס געוויין וואָס רײַסט זיך אין דער זעלבער רגע עפֿנט זיך אַ צעריסענע שאַל און וויל שוין גיין — אין דער זעלבער רגע עפֿנט זיך אָבער די טיר, און עמעץ קומט אָרײַן, און זאָגט:

At that very moment, the door opened, someone entered, and said: "Happy Holiday!"

The couple made the customary response: "Happy Year," without looking up to see who had come in.

The newcomer said: "I want to be your guest at your Seder." Chaim-Yone answered: "We are ourselves without a Seder." The stranger countered: "I brought my Seder with me."

"A Seder in the dark," sobbed Rivke-Beele, who could no longer control herself.

"By no means!" replied the guest, "You'll have light!" He waved his hands: "Hocuspocus!" and two silver candlesticks with lit candles appeared in the center of the room, suspended in mid-air. Light flooded the house.

Chaim-Yone and Rivke-Beele saw that they were confronted by the magician. They gaped at him, unable to utter a word for sheer amazement and fear. They clasped each other by the hand and stood wide-eyed and open-mouthed. The magician meanwhile turned to the table, which was standing abashed in a corner and told it: "Well, youngster, cover yourself and come here." Hardly had he uttered these words, than a snow-white tablecloth fell from the ceiling to the table and covered it. The covered table began to stir and shift, until it came to the middle of the room. It halted directly under the light and the silver candlesticks moved down slowly and placed themselves on the table.

"Now only the couches to recline on are missing," said the magician. "Let there be couches for reclining!" Three footstools from three corners of the room started to move; they came up to the table and placed themselves on three sides. The magician commanded them to become wider; they thereupon expanded until they became armchairs. He exclaimed: "Softer!" They covered themselves with red satin. At the same time, white, snow-white pillows fell down from the ceiling and stretched themselves out on the armchairs until these became real couches fit for reclining. From nowhere appeared red cups, bottles of wine, *Matzos*, and everything necessary for a Kosher and happy *Seder*. There were even *Hagadas* with golden edges.

"Do you have water to wash?" asked the magician. "I can also bring water!"

Only then did the couple awaken from their amazement and Rivke-Beele whispered into Chaim-Yone's ear: "May we? What

גוט יום־טובֿ! ---

ענטפֿערן זיי "גוט יאָר", נישט זעענדיק, ווער עס איז צו זיי אַרײַנגעקומען. זאָגט דער, וואָס איז אַרײַנגעקומען: "איך וויל זײַן אײַער גאַסט צום סדר!" ענטפֿערט חיים־יונה: "מיר האָבן אַליין קיין סדר נישט....."

ענטפֿערט יענער, אַז ער האָט מיטגעברענגט דעם סדר מיט זיך!

אין דער פֿינצטער? האַלט זיך שוין רבֿקה־ביילע נישט אײַן און — שלאָכצט.

-- חלילה! ענטפֿערט דער אורח: עס וועט זײַן ליכט. און ער גיט אַ מאַך: האָקוס־פֿאָקוס! און עס באַװיַזן זיך צוויי פּאָר זילבערנע לײַכטער מיט אָנגע־ צונדענע סטעאַרין־ליכט, אין מיטן שטוב, אין דער לופֿט! עס ווערט ליכטיק. חיים־יונה און רבֿקה־ביילע דערזעען, אַז דאָס איז דער קונצן־מאַכער, און זיי גאַפֿן און קאָנען פֿאַר וווּנדער און שרעק קיין איינציק וואָרט פֿון מויל נישט אַרויס־ ברענגען. זיי כאַפּן זיך איינס דאָס צווייטע אָן בײַ די הענט און שטייען מיט אויפֿגעריסענע אויגן און אָפֿענע מײַלער. דער קונצן־מאַכער ווענדט זיך דער־ וויַל צום טיש וואָס איז געשטאַנען פֿאַרשעמט אין אַ ווינקעלע און זאָגט צו אים: "נו, בחורל, באַדעק דיך און קום אַהער!״ און אַזוי ווי ער זאָגט דאָס אַרויס, פֿאַלט פֿון סטעליע אויפֿן טיש אַראָפּ אַ שניי ווײַס טישטעך און באַדעקט אים. און דער באַדעקטער טיש הייבט זיך אָן רירן. און גייט און קומט אין מיטן שטוב אַרײַן, און פֿאַרהאַלט זיך פּונקט אונטער די ליכט, און די זילבערנע לײַכטער לאָזן זיך נידעריקער אַראָפּ און שטעלן זיך אַנידער אויפֿן טיש. ״אַצונד, זאָגט דער קונצן־מאַכער, פֿעלן נאָר הסב־בעטן — זאָלן זײַן הסב־בעטן!" גייען דרײַ בענקלעך, פֿון דרײַ עקן פֿון שטוב, און גייען צו צום טיש און שטעלן זיך אויף זײַנע דרײַ זײַטן. הייסט ער, דער קונצן־מאַכער, זיי זאַלן ברייטער ווערן, ציִען זיי זיך אויס אין דער ברייט. און עס ווערט פֿון זיי פֿאַטערשטולן. רופֿט ער אויס: ווייכער!" — באַדעקן זיי זיך מיט רויטן סאַמעט, און תוך כּדי דיבור פֿאַלן "ווייכער!" אויף זיי פֿון סטעליע אַראַפּ װײַסע, שניי װײַסע קישן, און לייגן זיך, אױפֿן קונצן־ מאַכערס געבאָט, אויף די פֿאָטערשטולן און — עס ווערן הסב־בעטן! אויף זײַן געבאָט באַווײַזט זיך אויך אַ קערה מיט מינים און שטעלט זיך אויפֿן טיש, עס באַווײַזן זיך אויך רויטע כּוסות מיט פֿלעשער ווײַן, און מצות, און אַלץ וואָס מען דאַרף צו אַ כּשרן און פֿריילעכן סדר, אַפֿילו "הגדות" מיט אַ גאַלדענעם

איך קאָן איך קונצן־מאַכער: איך קאָן — פֿרעגט דער קונצן־מאַכער: איך קאָן — ברענגען וואַסער אויך!

דעמאָלט האָבן זיי זיך ערשט אויפֿגעכאַפּט פֿון גאַפֿן. און רבֿקה־ביילע דעמאָלט האָבן זיי זיך ערשט אויפֿגען? ווייסט איר פֿרעגט חיים־יונהן אויפֿן אויער: ״מעג מען? וואָס?״ און חיים־יונה ווייסט איר

do you think?" Chaim-Yone didn't know what to answer, so she advised: "Go, my husband, and ask the Rabbi." He replied that he couldn't leave her alone with the magician and suggested that she go. She maintained that the Rabbi wouldn't believe the foolish chatter of a woman and would probably think her out of her mind. Both therefore went to the Rabbi and left the magician behind with the Seder.

The Rabbi told them that what is brought about by black magic is not real to the touch, because magic is only a delusion dazzling the eyes. He advised them to go home and, if the *Mazos* could be broken by their fingers, if the wine could be poured into the cups, if the pillows of the couch were substantial in their hands, then all was well, and had been sent to them from heaven, and they had a right to enjoy it.

Such was the Rabbi's decision. The couple returned home with fluttering hearts. They entered the house. The magician was gone and the *Seder* stood just as before. They touched the pillows, they poured the wine, they broke the *Mazos*.

Then only did they realize that the magician was none other than Elijah the Prophet and they enjoyed a most happy holiday. נישט װאָס צו ענטפֿערן. ראָט זי אים: גיי, מײַן מאַן, און פֿרעג דעם רבֿ. ענטפֿערט ער, אַז ער קאָן זי מיטן קונצן־מאַכער אַליין נישט איבערלאָזן. װיל ער, זי זאָל גיין. זאָגט זי, אַז אַ נאַרישער ייִדענע װעט דער רבֿ נישט גלייבן, ער װעט מיינען, אַז זי איז פֿון זינען אַראָפּ. גייען זיי ביידע צום רבֿ און לאָזן איבער דעם קונצן־מאַכער מיטן סדר.

האָט דער רבֿ געזאָגט, אַז דאָס װאָס ס׳װערט געמאַכט מיט כּישוף האָט קיין ממשות נישט, װאָרעם כּישוף איז נאָר אַ פֿאַרבלענדעניש פֿאַר די אױגן. הייסט ער זיי אַהיימגיין, און אױב די מצה װעט זיך לאָזן אָפּברעכן, דער װײַן — גיסן אין די כּוסות אַרײַן, און די קישן פֿון הסב־בעט — אָנטאַפּן, וכדומה, איז גיטן איז עס מן השמים, מעגן זיי געניסן.

אַזױ האָט דער רבֿ געפּסקנט. גייען זיי מיט האַרצקלאַפּעניש אַהײם. קומען זיי אַרײַן, איז דער קונצן־מאַכער שױן נישטאָ, און דער סדר שטײט, װי ער איז געשטאַנען. די קישן לאָזן זיך אָנרירן, דער װײַן גיסט זיך, די מצות ברעכן זיך... האָבן זיי ערשט פֿאַרשטאַנען, אַז דאָס איז געװען אליהו הנבֿיא, און האָבן געהאַט אַ פֿרײלעכן יום־טובֿ!

#### THE TREASURE

It's no pleasure to sleep in July in a room, four by four, together with a wife and eight little children, especially on a Friday night. That's why Shmeril, the woodcutter, woke up after midnight, hot and breathless. Quickly he poured water over his fingers, grabbed his robe, and ran barefoot out of his suffocating hellhole. When he came out on the street—all was quiet, all streets were closed, and a high, quiet, starry sky covered the sleeping, little town. It seemed to him that now he was alone with God (blessed be He!). Looking up to heaven he exclaimed: "Well, Creator of the Universe, this is the time to listen to me and to bless me with a treasure out of the abundance of your treasures."

Hardly had he uttered these words than he saw ahead of him an odd little flame running out of the town. "This must be the treasure," he reasoned.

He wanted to run after it. He recalled, however, that a person must not run on the Sabbath. So he walked on after the flame. Strangely enough, no matter how slowly he walked, the flame proceeded at an equally slow pace and the distance between himself and the flame neither increased nor decreased. He kept on walking and at times something in his heart told him: "Shmeril, don't be a fool, take off your robe, dash over, and throw it on the flame!"

He realized, however, that such an idea must stem from the Tempter to Evil. He did indeed take off his robe; he seemed ready to throw it; but, just to spite the Tempter, he took still smaller steps and was gratified to see that, at once, the flame also moved more slowly. And so he followed the flame at a moderate pace and, walking on, he gradually got toward the outskirts of the town.

The road twisted and turned, past fields and meadows, and the distance between himself and the flame never grew wider or narrower. Were he to throw the robe, it would not reach up to the flame.

Meanwhile, his thoughts became confused: if only he would catch the treasure, he wouldn't have to be a woodcutter in his old

## דער אוצר

צו שלאָפֿן תמוז־צײַט אין אַ שטיבל פֿון ד׳ על ד׳. צוזאַמען מיט אַ װײַב און אַכט קינדערלעך, איז נישט קיין גרויסער תענוג, כאָטש פֿרײַטאָג צו נאַכטס. ַכאַפּט זיך טאַקע שמערל האָלצהעקער אויף נאָך האַלבער נאַכט אַן אָפּגעקאָכטער און אָן אָטעם, גיסט זיך געשווינד אָפּ די נעגל, כאַפּט אויף זיך דאָס כאַלאַטל און לויפֿט אַ באָרוועסער פֿון טרוקענעם גיהנום אַרויס. קומט ער אין גאַס אַרײַן שטיל. אַלע לאָדן פֿאַרמאַכט. און איבערן שלאָפֿנדיקן שטעטל שטייט אַ — שטיל. אַלע הויכער, שטילער, אויסגעשטערנטער הימל. דאַכט זיך אים, אַז אַצונד איז ער איינער אַליין מיט גאָט, ברוך הוא; מאַכט ער, אַרױפֿקוקנדיק צום הימל: "נו, רבונו של עולם, אַצונד איז צײַט, זאָלסט מיך אויסהערן און בענטשן מיט אַן אוצר פֿון דײַנע אוצרות״. ווי ער זאָגט דאָס אַרױס, דערזעט ער, אַז פֿאַר אים לויפֿט עפּעס אַ פֿלעמל פֿון שטעטל אַרױס. פֿאַרשטײט ער, אַז דאָס איז עס. װיל ער נאָכלױפֿן, דערמאַנט ער זיך, אַז עס איז שבת, אַז לױפֿן טאָר מען נישט גייט ער נאָך. און אַזוי ווי פּאַמעלעך ער גייט, אַזוי פּאַמעלעך הייבט אויך — דאָס פֿלעמל אָן צו גיין, און דער מהלך צווישן אים און דעם פֿלעמל ווערט נישט לענגער, נישט קירצער. גייט ער. טייל מאָל רופֿט זיך אים עפעס אַן אין האַרץ: שמערל, זײַ קיין נאַר נישט, נעם אַראָפּ דאָס כאַלאַטל, טו אַ שפרונג אונטער און וואַרף עס אַרויף אויף דעם פֿלעמל! פֿאַרשטייט ער אָבער, אַז דאָס רעדט אין אים דער יצר־הרע. דאָס כאַלאַטל נעמט ער פֿון זיך אַראַפּ. גרייט צו וואַרפֿן איז ער. נאָר, להכעיס דעם יצר־הרע, מאַכט ער נאַך קלענערע טריט, און דערפֿרייט זיך זעענדיק, אַז זינט ער מאַכט קלענערע טריט, רוקט זיך דאַס פֿלעמל אויך פּאַמעלעכער. גייט ער אַזױ פּאַמעלעך דעם פֿלעמל נאָך און גייט, קומט ער פּאַמעלעך אַרויס פֿון שטעטל. דער וועג שלענגלט און דרייט זיך איבער פֿעלדער און לאָנקעס, און דער מהלך צווישן אים און דעם פֿלעמל ווערט אַלץ נישט לענגער, נישט קירצער, און אַז ער זאָל וואַרפֿן דאָס כאַלאַטל, וואָלט ער צום פֿלעמל נישט דערגרייכט. דערווײַל צערודערן זיך אים אין קאָפּ די געדאַנקען: ווען ער זאָל כאַפּן דעם אוצר, וואָלט ער אויף דער עלטער קיין האָלצהעקער נישט געווען; ער האָט שוין נישט דעם כּוח צו דער אַרבעט וואָס

age; he no longer had the strength he once had for this work; he could buy his wife a pew in the synagogue, in the section reserved for women, so that her Sabbaths and Festivals would not be spoiled by her not being permitted to sit anywhere. Poor woman! On the High Holidays, she was always falling off her feet. The bearing of children had sapped her strength! He would make her a new dress; he would buy her a few strings of pearls. He would send his children to better schools; he would start looking about for a match for his oldest daughter. At present, she helped her mother to carry the baskets of fruit and never had time to comb herself properly; yet, she had long braids, such long braids, and eyes like a gazelle's.

It would be fine, if the Treasure could be caught!

"Again the Tempter," he mused. "If the Treasure isn't meant for me, then I'll have to get along without it." Were this a weekday, he would know what to do. Were his eldest son Yankel here, the urchin wouldn't be so passive . . . children nowadays . . . who knows what they are doing on a Sabbath? . . . The younger son wasn't any better either, always ridiculing the teacher. Let the teacher but try to slap them, why they would tear his beard off . . and who has time to look after them? What with chopping and sawing all day! . . .

Shmeril sighed and walked ever farther. Every once in a while, he lifted an eye to heaven: "O Creator of the Universe, whom do you want to test here! Shmeril the Woodcutter? If you want to give, give!"

At this moment it seemed to him as if the Treasure were beginning to move a little more slowly. But just then he heard a dog barking. He recognized the barking: it originated in Visoke, the first village beyond the town. In the fresh pre-dawn atmosphere, he saw white spots coming into view. These were the houses of Visoke peasants. This reminded him that he had walked about as far as one may on the Sabbath. He stopped.

"Yes, I've reached the Sabbath-limit," he mused. "You won't lead me astray! You are not sent by God. For God does not make a mockery of man—and this is tomfoolery!" He got rather angry at the adversary and so turned around and hastily retraced his steps towards the town. He made up his mind: "I won't mention this matter to anybody at home. In the first place, they wouldn't believe me, even if I did mention it. And, in the second place, if they did believe me they would laugh at me! Besides, what is there to boast

דער אוצר

אַ מאָל. דעם װײַב װאָלט ער געקױפֿט אַ שטאָט אין דער װײַבערשער שול, זי זאָל נישט האָבן קיין פֿאַרשטערטע שבתים און ימים־טובֿים דערפֿון װאָס מען לאָזט זי אין ערגעץ נישט זיצן, ראָש־השנה און יום־כּיפּור פֿאַלט זי נעבעך גאָר פֿון די פֿיס — די קינדער האָבן איר די כּוחות צוגענומען! און ער װאָלט איר אַ נײַ קלייד געמאַכט, אַ פּאָר שנירלעך פּערל געקױפֿט... די קינדער װאָלט ער אין בעסערע חדרים אָפּגעגעבן, פֿאַר דעם עלטסטן מיידל װאָלט ער זיך שױן אומגעקוקט װעגן אַ שידוך... אַזױ, נעבעך, טראָגט זי דער מוטער נאָך די קיישלעך מיט אױבס און האָט קיין מאָל קיין צײַט נישט אַפֿילו זיך רעכט צו פֿאַרקעמען. און צעפּ האָט זי לאַנגע, לאַנגע, און אױגן װי אַ סאַרנע....

- עס וואַלט אַ מיצווה געווען צו כאַפּן דעם אוצר....
- ווײַטער דער יצר־הרע! טראַכט ער: אַז עס איז נישט באַשערט איז בישטער דער וואָלט ער שוין געוווּסט, וואָס ער האָט צו טון... וואָלט דאָ זײַן יענקל געווען, וואָלט ער שוין נישט געשוויגן... הײַנטיקע קינדער דאָ זײַן יענקל געווען, וואָלט ער שוין נישט געשוויגן... דער יונגערער איז אויך נישט בעסער. ווער ווייסט, וואָס זיי טוען אַלע שבת.... דער יינגערער איז אויך נישט בעסער. אויסן מלמד מאַכט ער חוזק... וויל ער אַ קלאַפּ טון, רײַסט מען אים אויס די באָרד... און ווער האָט צײַט אויף זיי אַכטונג צו געבן? אַ גאַנצן טאָג האַק און זעג....

ער זיפֿצט אָפּ און גייט אַלץ ווײַטער און ווײַטער, און וואַרפֿט פֿון צײַט צו צײַט אָן אויג אין הימל אַרײַן: ״רבונו של עולם, וועמען ווילסטו דאָ אויס־פּרוּװן? שמערל האַלצהעקער? ווילסט געבן, גיב!״ דאַכט זיך אים, אַז דער דער אוצר הייבט זיך אן צו רוקן אַ ביסל פּאַמעלעכער, נאָר אין דער רגע דער־הערט ער, אַ הונט בילט, דערקענט ער דאָס בילן: דאָס איז פֿון ״וויסאָקע״ — דאָס ערשטע דאָרף אונטער דער שטאָט, און ער דערזעט שוין ווי עס וויגן זיך דאָס ערשטע דאָרף אונטער דער שטאָט, און ער דערזעט שוין ווי עס וויגן זיך אין דער פֿרישער פֿאַרטאָגלופֿט ווײַסע פֿלעקן: דאָס זענען די וויסאָקער פּויערישע הייזלעך, און באַלד דערמאַנט ער זיך, אַז עס מוז שוין זײַן אַ תחום־שבת, שטעלט ער זיך אָפּ.

יאָ, עס איז אַ תּחום־שבת, טראַכט ער און זאָגט ווי אין דער וועלט אַרײַן: וועסט מיך נישט אַראָפּפֿירן פֿון וועג! עס איז נישט קיין גאָטזאַך, גאָט מאַכט נישט, קיין חוזק פֿון מענטשן — מעשה לץ איז עס! און ער ווערט אַ ביסל בייזלעך אויפֿן בעל־דבֿר, און דרייט זיך צוריק אויס צום שטעטל, און גייט האַסטיק צוריק. טראַכטן טראַכט ער: אין דער היים אויסזאָגן וועל איך נישט: ערשטנס, וועט מען מיר נישט גלייבן... און אַז יאָ, וועט מען לאַכן פֿון מיר! און צו וואָס זאָל איך מיך רימען:... דער בורא־עולם ווייסט — אין גענוג.

of? The Creator of the Universe knows—that suffices. My wife might even become angry, as far as I can tell. The children would surely be angry—naked and barefoot, poor things! Why should they transgress against the commandment: 'Honor thy father!'"

No, he wouldn't mention it. He wouldn't even remind God of the incident. If he, Shmeril, had done the proper thing, God would not fail to remember it....

Suddenly he felt a strange happy calmness come over him. A quiet satisfaction permeated his limbs. "Money is after all trash. Wealth may even seduce a person from the right path." He wanted to thank God for not subjecting him to this test. He was so relieved that he felt like bursting into song: "Our Father, Our King"—he remembered this melody of his youth but stopped short abashed.

He tried to recall a synagogue chant—when suddenly he saw that the same flame, which he left behind, had emerged in front of him and that it was moving slowly before him.... The distance between himself and the flame grew neither larger nor smaller. It seemed as if the flame were out for a walk and as if he too were walking a bit, in honor of the Sabbath. His quiet happiness persisted. He looked about. The sky was turning paler. The little stars were beginning to fade. There was a slight reddening in the East and the reddish tinge flowed along like a river, narrow and long.

The flame, meanwhile, continued to move. It entered the town and proceeded to his street. There was his house. He saw the door wide open. Apparently, he had forgotten to close it.... And now, the flame went in, it was inside his home! He followed it. He saw it creep under his bed. Everybody was still sleeping in the room. He walked over quietly, bent down, and saw the flame under his bed spinning on its axis just like a top. He thereupon took his robe, threw it down under the bed, and covered the flame with it. Nobody heard what was going on, and now the first golden ray of morning stole through a slit into the room.

He sat down on the bed and made a vow that until the end of the Sabbath he would not breathe a word to anyone, not a single word. Otherwise, the Sabbath might be desecrated. His wife might not be able to control her curiosity. His son certainly would want to get to the bottom of this matter. They would want to start counting immediately. They would want to find out how much. Soon the secret would be out. In the large synagogue, in the smaller houses of worship, in all the streets, the tale of his wealth would spread דער אוצר 143

און זי וואָלט זיך נאָך אפֿשר געבייזערט, ווייס איך? די קינדער אַוודאי — נאַקעט — און זי וואָלט זיך נאָך אפֿשר געבייזערט, ווייס איך? און באָרוועס, נעבעך! צו וואָס זאָלּן זיי עובֿר זײַן אויף ״כּיבוד־אַבֿ״...

ניין, ער וועט עס פֿאַרן מויל נישט ברענגען... ער וועט אַפֿילו דעם ניין, ער וועט עס פֿאַרן מויל נישט דערמאַנען. האָט ער דערמיט עפּעס רבונו של עולם דערינען קיין מאָל נישט דערמאַנען. האָט ער דערמיט עפּעס גוטס געטון, וועט ער אַליין געדענקען....

און פּלוצלינג דערפֿילט ער אין זיך עפּעס אַ מאָדנע, ליכטיקע רויִקייט, אין אַלע אבֿרים צעגיסט זיך אים אַ שטילער נחת. ״געלט איז פֿאַרט נישט מער ווי קיב און שפיבי! עשירות קאָן נאָך אַראָפּפֿירן פֿון רעכטן וועג״. און עס ווילט זיך אים דאַנקען גאָט דערפֿאַר. וואָס ער האָט אים נישט געברענגט צו קיין נסיון. עס ווילט זיך אים כאָטש אַ ליד זינגען. ״אָבֿינו מלך״ דערמאַנט ער זיך פֿון די יונגע יאָרן, נאָר ער פֿאַרשעמט זיך פֿאַר זיך אַליין און האַקט אָפּ. ער וויל זיך דערמאַנען אַ חזנישע זאַך. אַ סינידיקס. — פּלוצלינג אָבער דערזעט ער, אַז דאָס אייגענע פֿלעמל װאָס ער האָט געלאַזט הינטער זיך, איז אים צוריק אַרויסגעקומען פֿון פֿאָרנט, און עס רוקט זיך פֿאַר אים גאַנץ פּאַמעלעך צום שטעטל, צום שטעטל... און דער מהלך צווישן אים און דעם פֿלעמל ווערט ווײַטער בישט לענגער. נישט קירצער. גלייַך דאָס פֿלעמל שפּאַצירט. און ער שפּאַצירט — אַזוי אַ ביסל, לכּבוד שבת. פֿרייט ער זיך שטיל און קוקט נאַך. דער הימל ווערט בלאַסער, שטערנדלעך הייבן זיך אָן לעשן, דער מיזרח רייטלט זיך אַ ביסל, עס צעגיסט זיך ווי אַ שמאָל רויטלעך טײַכל אין דער לענג — און דאָס פֿלעמל רוקט זיך אַלץ אין שטעטל אַרײַן, גייט אין זײַן גאַס. אָט איז זײַן שטוב. די טיר פֿון זײַן שטוב, זעט ער, שטײט אָפֿן, ער האָט זי אַ פּנים פֿאַרגעסן צו פֿאַרמאַכן ... און אָט: דאָס פֿלעמל גייט אַרײַן, צו אים אין שטוב אַרײַן גייט עס! גייט ער נאָך, זעט ער, ווי עס לאָזט זיך דאָס פֿלעמל אונטערן בעט אַרונטער. אַלע אַרום שלאָפֿן — גייט ער שטיל צו, בייגט זיך איַיַן, זעט ער, דאָס פֿלעמל דרייט זיך אונטערן בעט, ווי אַ דריידל, אויפֿן אָרט. נעמט ער און וואַרפֿט אַרונטער אונטערן בעט דאָס כאַלאַטל און דעקט דאָס פֿלעמל צו — קיינער הערט נישט, און דאָ גנבֿעט זיך שוין אין שטוב אַרײַן אַ גאָלדענער מאָרגנשטראַל דורך דעם שפּאַלט פֿון לאָדן.

זעצט ער זיך אויפֿן בעט און טוט אַ נדר, אַז איבער שבת וועט ער קיינעם קיין וואָרט נישט זאָגן, קיין האַלב וואָרט נישט — עס וועט קומען, חלילה, צו קיין וועט זיך נישט אײַנהאַלטן, זיי, די בנים, אַוודאי נישט, זיי חילול שבת .... זי וועט זיך נישט אײַנהאַלטן, זיי, די בנים, אַוודאי נישט, זיי וועלן איבערציילן, באַלד וויסן וויפֿל! און באַלד וועט דער סוד פֿון וועלן באַלד וועלן איבערציילן, באַלד וויסן איבערציילן.

from mouth to mouth... the tale of his good fortune... and nobody would pray, nobody would wash for the blessings, nobody would perform the benedictions with the necessary devotion. He would cause his household to sin, and half the town as well. No, not a whisper.... He stretched out on his bed and pretended to sleep....

In consideration of this piety, on his part, it came to pass that, when he bent down under the bed after *Havdala* and lifted up the gown, he discovered underneath a real bag with thousands upon thousands of gold pieces, an amount almost beyond imagining, an entire bedful of gold. He did indeed become a person of great wealth.

He spent the remaining years of his life in joy and contentment. Amidst his happiness, however, his wife had a habit of reproaching him: "Heavens! how can a man have such a heart of stone, not to mention a word throughout an entire summer's day, not a single word even to his wife . . . and I still recall that I wept so bitterly during the prayer 'God of Abraham!' I cried so much.... There wasn't a penny in the house."

He would comfort her with a smile: "Who knows? Perhaps it was in answer to your prayer 'God of Abraham!' that this reward came to us."

145

שטוב אַרויס, און אין שול, אין בית־המדרש און אין אַלע גאַסן וועט ווערן אַ גערודער וועגן זײַן עשירות... וועגן מזל... און קיינער וועט נישט דאַוונען, נישט וואַשן זיך, נישט בענטשן, ווי עס דאַרף צו זײַן — און ער וועט נאָך פֿאַרזינדיקן זײַן הויזגעזינט און אַ האַלבע שטאָט. ניין — קיין פּיפּעץ נישט... און ער ציט זיך אויס אויף דעם בעט און מאַכט זיך שלאָפֿן....

דער אוצר

און אין דעם זכות. אַז ער האָט נאָך הבֿדלה זיך אַראָפּגעבויגן אונטערן בעט און אין דעם זכות. אַז ער האָט נאָך הבֿדלה זיך אַראָפּגעבויגן אונטערן און אויפֿגעהויבן דאָס כאַלאַטל, איז אונטן טאַקע געלעגן אַ זאַק מיט אַלפֿי־אַלפֿים דינרין, כּמעט אָן אַ שיעור — אַ גרויס בעט געווען — און איז טאַקע געוואָרן אַ גבֿיר שבגבֿירים.

און ער האָט שוין אָפּגעלעבט אין נחת די יאָרן.

נאָר דאָס װײַב פֿלעגט אים אַלע מאָל אין נחת פֿאָרװאַרפֿן; רבונו של עולם, ווי האָט עס אַ מענטש אַ האַרץ װי אַ שטיין, אַ גאַנצן זומערטאָג אַ װאָרט נישט צו זאָגן, פֿאַרן אייגענעם װײַב קיין איינציק װאָרט..., און איך האָב, דערמאַנט זי זיך, דעמאָלט בײַ ״גאָט פֿון אַבֿרהם״ זיך אַזוי אָנגעװיינט, אַזױ אָנגעװיינט... עס איז קיין דרײַער אין שטוב נישט געװען....

און ער טרייסט זי מיט אַ שמייכל:

ווער ווייסט, אפֿשר האָט זיך עס אין זכות פֿון דײַן ״גאָט פֿון אַבֿרהם״ — אַזױ גוט אױסגעפֿירט.

## AN IDYLLIC HOME

Chaim was a porter.

When he walked through the streets, bent double under a case of goods, he himself was not visible. It seemed as if the case were walking alone on two legs. Only Chaim's panting could be heard from afar.

But when he put down his burden and received his few pennies, he would straighten up, take a deep breath, untie his straps, wipe the sweat off his face, go straight to the fountain, drink a few mouthfuls of water, and run into the court-yard.

He would stop near a wall and raise his gigantic head, so that the edge of his beard, the tip of his nose, and the brim of his cap were in one plane.

He calls:

"Chane!"

Below the roof, a little window is opened and the little head of a woman in a white bonnet asks in reply:

"Chaim?"

The couple look at each other with loving eyes. Neighbors call it billing and cooing. Chaim wraps his earnings in a piece of paper and throws it up. Chane catches it in the air. By now, she is experienced in catching.

"Wonderful!" says Chaim's attitude, and he shows not the slightest desire to move on.

"Go! Go, Chaim!" she smiles at him, "I can't budge from the sick child.... I've put the cradle near the chimney . . . so that I can skim the foam from the pot with my hand and rock with my foot..."

"How is baby?"

"Better!"

"Thank God! And Lena?"

"At the seamstress!"

"Yossel?"

"In school!"

# שלום־בית

חיים איז אַ טרעגער.

אַז ער גייט דורך די גאַס, אײַנגעהױקערט אונטערן קאַסטן סחורה, זעט מען אים נישט אַרױס; עס דאַכט זיך, אַז דער קאַסטן גייט אַלײן אױף צװײ פֿיס... דאָס שװערע אָטעמען הערט זיך דאָך פֿון װײַטנס!

דאָך — אָט לייגט ער אָפּ די לאַסט, באַקומט זײַנע עטלעכע גראַשן; ער גלײַכט זיך אויס, אָטעמט שטאַרק אָפּ, בינדט אָפּ די פּאָלעס, ווישט זיך אָפּ דעם גלײַכט זיך אויס, אָטעמט שטאַרק אָפּ, בינדט אָפּ די פּאָלעס, ווישט זיך אָפּ דעם שווייס פֿון פּנים, גייט גלײַך צום ברונען, טוט אַ פּאָר שלונג וואַסער און לױפֿט אין אַ הױף אָרײַן.

ער שטעלט זיך נעבן אַ װאַנט, הייבט אױף דעם ריזנקאָפּ אַזױ, אַז דער ער שטעלט זיך נעבן אַ װאַנט, הייבט אױף דעם דער נאָז מיטן דאַשעק פֿונעם היטל קומען אױס אױף אײן שטח.

ער רופֿט:

-- חנה!

פֿון אָונטערן דאָך עפֿנט זיך אַ קליין פֿענצטערל, און אַ קליין װײַבעריש קעפּל אין אַ װײַסן ציפּיק ענטפֿערט:

חיים?!

דאָס פּאָרפֿאָלק קוקט זיך גאַנץ צופֿרידן אָן; די שכנים זאָגן: זיי קעטשקען זיך. חיים וואַרפֿט אַרויף זײַן פֿאַרדינסט, אײַנגעוויקלט אין אַ שטיקל פּאַפּיר. חיה כאַפּט עס אין דער לופֿט; עס איז איר נישט דאָס ערשטע מאָל.

- אַ בריה נפֿלאה! מאַכט חיים, און האָט גאָר קיין חשק נישט אַװעקצוגיין. אַ בריה נפֿלאה!
- ... גיי, גיי, חיים! שמייכלט זי: איך קאָן מיך נישט רירן פֿון קראַנקן קינד... איך האָב צוגעשטעלט דאָס וויגל צום קוימען... מיט דער האַנט שוים איך און מיטן פֿיס וויג איך....
  - וואָס מאַכט עס, נעבעך? ---
    - בעסער! ---
  - געלויבט איז גאָט! און הענע? ---
    - ביי דער נייטאָרין! ---
      - יאָסל? ---
      - אין חדר. --

Chaim lowers his beard, walks away, and Chane's eyes follow him until he has disappeared from sight.

On Thursdays and Fridays this scene lasts a bit longer.

"How much have you in the piece of paper?" asks Chane.

"Twenty-two cents!"

"I'm afraid, it's very little!"

"What do you need, Chane?"

"Six cents' worth of salve for the baby, a few pennies for candles, I already have the Sabbath loaf.... And there's the meat, a pound and a half.... Well, we still have to buy something to drink for Kiddush!... And a few more logs for the oven!"

"Logs I can get you. There must be some around the market-place."

"I also need --"

And she lists whatever else she needs for the Sabbath. The conclusion is that one can say *Kiddush* over the Sabbath loaf and one can easily get along without many of the items.

The chief articles remaining are candles for the Sabbath and salve for the baby.

With God's help, however, if only the children are healthy and the brass candlesticks unpawned and especially if there is the traditional festive pudding, the couple have a really happy Sabbath.

For, Chane is wonderfully clever in preparing this pudding!

Some ingredient is always missing, either flour or eggs or fat, and yet the final product is a pudding sweet and delicious, that diffuses through every limb and particle.

"The Angel of the Sabbath must have cooked it," says Chane, smiling with satisfaction.

"Yes, an angel, a true angel!" laughs Chaim. "You mean that you are my little angel, because you put up with me and the children. How they pester you all the time! And I too get angry once in a while—but do I ever hear you scold or curse like other women? Yet, I offer you so little of life's pleasures! You and the children go practically naked and barefooted... What am I good for? I can't even chant correctly the *Kiddush* on Friday night or the *Havdalla* on Saturday night or the other Sabbath songs."

"But you're such a good father and such a good husband!" insists Chane, "I swear it, by my happiness and that of all Israel. May God grant me many, many years with you!"

149

חיים לאָזט צוריק אַראָפּ די באָרד, גייט אַוועק, און חנה קוקט אים נאָך ביז ער ווערט איר פֿאַרשוווּנדן.

- .דאָנערשטאָג און פֿרײַטאָג דויערט עס לענגער
- וויפֿל האָסטו דאָ אין פּאָפּירל? פֿרעגט חנה.
  - צוויי און צוואַנציק גראַשן. ---
  - איך האָב מורא, עס איז ווייניק! --
- לרכט, חלה פֿאַר אַ זעקסער שמירעכץ פֿאַרן קינד, פֿאַר עטלעכע גראָשן ליכט, חלה פֿאַר שוין... פֿלייש אויך, אַנדערטהאַלבן פֿונט... נו בראָנפֿן אויף האָב איך שוין... פֿלייש אויך, אַנדערטהאַלבן פֿונט... נו דענגלעך מען נאָך עטלעכע דרענגלעך!
  - . דרענגלעך וועל איך דיר שוין שאַפֿן, עס מוז זײַן אויפֿן מאַרק
    - .... דאַרף איך נאָך —

און זי רעכנט אויס, וואָס זי דאַרף נאָך אַלץ אויף שבת. סוף כּל סוף בלײַבט: אַז מען קאָן קידוש מאַכן איבער חלה, און אַז אָן אַ סך זאַכן איז זיך בלײַבט: אַז מען קאָן קידוש מאַכן איבער דער הגיין.

דער עיקר איז — בענטשליכט, אויך די זאַלב פֿאַרן קינד!

און פֿון דעסט װעגן, אַז גאָט העלפֿט, די קינדער זענען געזונט, די מע־ שענע לײַכטער נישט פֿאַרזעצט, בפֿרט אױב עס איז דאָ נאָך אַ קוגל — האָט דאָס פּאָרפֿאַלק גאָר אַ פֿרײלעכן שבת!

וואָרעם חנה איז אַ בריה נפֿלאה צום קוגל!

שטענדיק פֿעלט איר עפּעס; דאָ מעל, דאָ אייער, דאָ פֿעטס, און צום סוף קומט אַרויס אַ פֿעטער, אַ זיסער, אַ מחיהדיקער קוגל; ער צעגייט פּשוט אין קומט אַרויס אַ פֿעטער. אַ זיסער, אַ מחיהדיקער קוגל; ער צעגייט פּשוט אין אַלע אבֿרים!

- דאָס קאָכט דער מלאך, זאָגט חנה, און שמייכלט פֿאר נחת.
- יאָ, אַ מלאך, אַוודאי אַ מלאך! לאַכט חיים: דו מיינסט, אַז דו ביסט אַ קליינער מלאך, אַז דו האַלטסט אויס פֿון מיר און פֿון די קינדער... וויפֿל מאַל טוען זיי דיר אָן צרות, איך ווער אַ מאָל בייז... נו, איך הער עפעס אַ סך אַ קללה פֿון דיר, ווי אַנדערע בײַ די ווײַבער? און באַשר, דו האָסט אַ סך נחת פֿון מיר? דו און די קינדער גייען נאַקעט און באָרוועס... צו וואָס טויג איך? נישט צו קידוש זו הבֿדלה, איך קען אַפֿילו נישט רעכט קיין זמירות נישט צו קידוש, נישט צו הבֿדלה, איך קען אַפֿילו נישט רעכט קיין זמירות זינגען....
- ביַם פֿאָרט אַ גוטער טאַטע, און אַ גוטער מאַן! האַלט זיך חנה בײַם איריקן, אַזאַ יאָר אויף מיר און אויף כּל ישראל... איך זאַל מיך נאָר עלטערן מיט דיר, רבונו של עולם!

The couple look into each other's eyes with as much kindness and affection as if they had just stepped forth from the wedding canopy.

Their happiness is even greater during the meal.

After the nap, which customarily follows the Sabbath noon-meal, Chaim would go to the small synagogue to hear words of learning and wisdom.

There a *Melamed* or teacher instructed simple folk in the Bible, according to the commentary of Alshich. It was a hot day and the listeners were still drowsy; one person dozed off, another yawned loudly. Suddenly, when a certain passage was reached, all became attentive; for the discourse had shifted to the other world, to Gehenna where the wicked are whipped with iron rods and to the radiant Garden of Eden where the righteous sit with golden crowns on their heads and imbibe wisdom. The auditors listened with mouths wide open and faces flushed, hardly breathing as the marvels of the other world were unfurled.

Chaim usually stood near the oven. Tears welled into his eyes. His hands and feet trembled. He was entirely in the other world.

He suffered with the wicked. He bathed in hot pitch. He was hurled into the infernal pit. He picked faggots in desolate forests. He experienced all this so intensely that a cold sweat covered his body. A little later, on the other hand, he shared with equal intensity in the joys of the righteous: the radiant Garden of Eden, the Angelic Host, the Leviathan, the Messianic Bull, and all the other good things—these were so real and vivid to him that, when the teacher finished the discourse, kissed the book, and closed it, Chaim awoke as from a dream, as if he were actually returning from the other world.

"Ah!" he caught a deep breath, after having been breathless all the while. "God in Heaven! If only a piece, a little bit, a tiny crumb of that other world for me, for my wife, for all my children!"

Then sadness came over him. He asked himself: "How do I deserve it? For what reasons? Why?"

Once, after the discourse, he went up to the Melamed.

"Teacher," he said with trembling voice, "please do advise me, how I can become worthy of the world to come!"

"Learn Torah, my son!" came the answer.

"I don't know how!"

און דאָס פּאָרפֿאָלק קוקט זיך אין די אויגן אַרײַן אַזוי גוט, אַזוי וואַרעם און אַזוי מיטן גאַנצן האַרץ, אַז עס דאַכט זיך, זיי זענען ערשט פֿון אונטער דער חופּה אַפֿער....

עס ווערט נאָך פֿריילעכער בײַם טיש....

נאָר נאָכן שלאָף גייט חיים אין קליינעם שולכן אַרײַן הערן תּורה.

דאָרט לערנט אַ מלמד מיטן פּראָסטן עולם ״אַלשיך״. עס איז הייס, די פּנימער זענען נאָך פֿאַרשלאָפֿן; איינער כאַפּט נאָך אַ דרימל, דער צווייטער לאָזט אַרויס אַ הויכן גענעץ; נאָר ראַפּטעם, ווען עס קומט צום רעכטן אָרט, מען שמועסט פֿון יענער וועלט, פֿון גיהנום, וווּ מען שמײַסט די רשעים מיט אײַזערנע ריטער; פֿון ליכטיקן גן־עדן, וווּ די צדיקים זיצן אין גאָלדענע קרוינען און לערנען תורה... דעמאָלט ווערן אַלע אויפֿגעלעבט; די מײַלער — רויט... מען הערט זיך אײַן אָן אָטעם, וואָס עס וועט זײַן אויף יענער וועלט!

חיים שטייט געוויינלעך בײַם אויוון. ער האָט טרערן אין די אויגן, עס צי־ טערן אים די הענט און פֿיס; ער איז אין גאַנצן אויף יענער וועלט.

ער לײַדט צוזאַמען מיט די רשעים; באָדט זיך אין הייסער סמאָלע; ער ווערט געוואָרפֿן כּף־הקלע, קלײַבט שפּענער אין וויסטע וועלדער... אַלץ לעבט ער דורך, און עס באַדעקט אים דער קאַלטער שווייס... פֿאַר דאָס האָט ער שפּעטער נחת גלײַך מיט אַלע צדיקים: דאָס ליכטיקע גן־עדן, די מלאָכים, דער לוויתן, דער שור־הבר און אַלע גוטע זאַכן שטעלן זיך אים פֿאַר אַזוי לעבע־דיק און אַזוי בולט, אַז ווען דער מלמד ענדיקט, גיט אַ קוש און פֿאַרמאַכט דאָס ספֿר, כאַפּט ער זיך אויף ווי פֿון אַ חלום, טאַקע ווי פֿון יענער וועלט.

אַך, כאַפּט ער שווער דעם אָטעם וואָס ער האָט אײַנגעהאַלטן בײַ דער — אַך, כאַפט ער שווער דעם אָטיקל, כאָטש אַ פּיצל, כאָטש אַ בראָ־ גאַנצער צײַט, רבונו של עולם! כאָטש אַ שטיקל, כאָטש אַ פּיצל, כאָטש אַ בראָ־ קעניו עולם־הבא ... פֿאַר מיר, פֿאַר מײַן װײַב, און פֿאַר אַלע מײַנע קינדערלעך!

און דעמאָלט ווערט ער טרויעריק; ער פֿרעגט זיך: "אימשטיינס געזאָגט, פֿון דעמאָלט ווערט ער טרויעריק. פֿאַר וואָס?"....

:איין מאָל איז ער נאָכן לערנען צוגעגאַנגען צום מלמד

- דוכה איך זאָל עצה, איך אין זיַן קול ציטערט. גיט מיר אַן עצה, איך זאָל זוכה זײַן צו האָבן עולם הבא!
  - -- לערן, מייו קינד, תורה! הערט ער א תשובה.
    - איך קאָן נישט! --

"Study the commentaries, religious legends, or at least the Ethics of the Fathers!"

"I don't know how!"

"Recite Psalms!"

"I have no time!"

"Pray fervently!"

"I don't understand what I'm praying!"

The Melamed looked at him pityingly.

"What are you?" he asked.

"A porter."

"Well, then, serve those who study."

"How?"

"You might, for example, bring a few buckets of water into the synagogue every evening so that the learned scholars may have something to drink."

Chaim was filled with joy.

"Teacher," he continued, "and my wife?"

"If the husband sits on a chair in the Garden of Eden, his wife is his footstool."

When Chaim came home to recite the *Havdalla*, the benediction of the cup at the close of the Sabbath, Chane was sitting and reading aloud the prayer "God of Abraham." When he saw her, he felt a tug at his heart.

"No, Chane!" he exclaimed, clasping her in his arms, "I don't want you to be my footstool. I will bend down to you, I will raise you up, I will seat you near me. We will sit together on one chair as now.... It is so good to be together.... Do you hear, Chane? You must sit with me on one chair. The Creator of the Universe will have to give his consent!"

שלום־בית

- -- לערן משניות ... עין־יעקבֿ, כאָטש פּרק ....
  - איך קאָן נישט! ---
    - ואָג תהילים! —
  - איך האָב קיין צייַט נישט! ---
    - דאַוון ערנצט! ---
  - איך פֿאַרשטיי נישט, וואָס איך דאַוון!
    - דער מלמד קוקט אים אָן מיט רחמנות.
      - וואָס ביסטו? פֿרעגט ער.
        - א טרעגער. —
      - בו, זיי משמש תלמידי־חכמים.
        - ?וואס הייסט?
- טראָג, למשל, אַלע פֿאַר נאַכט אין בית־המדרש אַרײַן אַ פּאָר קאַנען וואַסער, די לומדים זאָלן האָבן צו טרינקען
  - חיים ווערט דערפֿרייט.
  - רבי, האָט ער ווײַטער געפֿרעגט, און מײַן ווײַב? —
- אַז דער מאַן זיצט אױף אַ שטול אין גן־עדן, איז דאָס װײַב זײַן פֿוסבענקעלע.

אַז חיים איז אַהיימגעקומען הבֿדלה מאַכן, איז חנה געזעסן און געזאָגט אַז חיים איז אַהיימגעקומען הבֿדלה מאַכן, אים עפּעס אָנגעכאַפּט בײַם ״גאָט פֿון אַבֿרהם״. אַז ער האָט זי דערזען, האָט אים עפּעס אָנגעכאַפּט בײַם האַרץ.

ביין, חנה, פֿאַלט ער צון איר צו: איך וויל נישט, דו זאָלסט זײַן מײַן פֿוסבענקעלע... איך וועל מיך אַראָפּבייגן צו דיר, איך וועל דיך אויפֿהייבן און זעצן דיך נעבן מיר. מיר וועלן צוזאַמען זיצן אויף איין שטול, ווי אַצונד... עס איז אונדו אַזוי גוט צוזאַמען... הערסט, חנה, דו מוזסט זיצן מיט מיר אויף איין שטול... דער רבונו של עולם וועט מוזן באַשטיין!

## MIRACLES ON THE SEA

In Holland, in a half-sunken cabin at the edge of the sea, dwelt a silent soul—a Jewish fisherman named Sati, perhaps after a greatgrandfather Saadia. But the fisherman didn't know of Saadia. As a matter of fact, he knew very little of Jewishness. Descended from generations of fishermen, he had spent his days and years on the sea. As his was the only Jewish family in a non-Jewish village, how should he know much about his own people? His job was to catch fish; his wife's to make and mend nets and to keep house. His children rolled in the sand and looked for amber.... Why, if Sati should be caught in a storm on the sea and his life were in danger, neither he nor his family could as much as pray the simplest Jewish prayer: Shma Yisroel. Sati on the high sea would merely gaze mutely towards heaven; his wife would beat her hands against her head or else direct an angry look at the dark and angry sky; his children would hurl themselves on the sand and cry out together with other children: Sancta Maria, Sancta Maria!

How should Sati's children know any better? It was too far to walk to the nearest Jewish community and the poor family, with barely enough for food, could not afford to ride. Besides, the sea didn't let a person get away so easily. Sati's father, grandfather, and great-grandfather had perished in it, yet such was its fascination that, though it often proved to be man's most dangerous and most treacherous foe, one loved it and was drawn to it by an irresistible force.... Since escape from its lure was impossible, it seemed best to live on it and to perish in it.

A single Jewish custom was still retained by this family—Yom Kippur.

Early on the day before Yom Kippur, Sati and his family selected the biggest fish and made their way to town. There they handed over the fish to the community *shochet* or ritual slaughterer, where they stayed over night and ate at the end of the fast.

# נסים אויפֿן ים

אין דער מדינה האַלאַנד, אין אַ האַלב אײַנגעזונקען הײַזל בײַם ברעג פֿון ים, האָט געוווינט אויך אַ שטומע נשמה — אַ ייִדישער פֿישער מיטן נאָמען סאַטיע. אפֿשר נאָך אַן עלטער־זיידן סעדיה; נאָר פֿון דעם האָט ער נישט געוווסט, ער האָט בכלל זייער ווייניק געוווסט פֿון ייִדישקייט. פֿון אָבֿות אַבֿותיו אַ פֿישער, פֿאַרברענגט טעג און יאָרן אויפֿן ים, געלעבט — אַן איינציקע ייִדישע משפחה צווישן נישט־ייִדן, וואָס זאָל ער וויסן? סאַטיע כאַפּט פֿיש, דאָס ווײַב זײַנס שטריקט נעצן און פֿירט די שטוב, די קליינע קינדערלעך וואַלגערן זיך אין זאַמד און זוכן בורשטין ... און אַז סאַטיע גייט אויפֿן ים און עס מאַכט זיך אַ שטורעמ־ווינט, עס ווערט סכּנת־נפֿשות, האָט — נישט ער אויפֿן ים, נישט דאָס הויזגעזינט אין שטוב, נישט געקאָנט אַפֿילו קיין שמע ישראל מתפּלל זײַן... האָט סאַטיע געקוקט שטום אין הימל אַרײַן; דאָס ווײַב זײַנס שלאָגט זיך אין קאָפּ אַרײַן, אַדער שלײַדערט נאָך אפֿשר אַ בייזן בליק צום בייזן, פֿינצטערן הימל אַרױף, און די קינדער וואַרפֿן זיך אױפֿן זאָמד און רופֿן גלײַך מיט אַנדערע קינדער: סאַנטאָ מאַריאַ. סאַנטאָ מאַריאַ.

און פֿון װאַנען האָבן זיי געזאָלט װיסן מער? צו פֿוס גיין אין קהילה אַרײַן איז װײַט, פֿאָרן האָט די אָרעמע פֿאַמיליע װאָס האָט קױם פּרנסה געהאַט נישט געקאָנט, און, אַחוץ דעם, לאָזט דער ים נישט אַװעק. סאַטיעס פֿאַטער, סאַטיעס זיידע און עלטער־זיידע זענען אומגעקומען אױפֿן ים, נאָר אַזאַ פּוח האָט ער שױן, דער ים: ער איז דעם מענטשנס געפֿערלעכטטער שונא, און גאַנץ אָפֿט אַ פֿאַל־דער שונא, און ליב האָט מען אים, און ציען װערט מען צוגעצױגן צו אים װי מיט צוואַנגען... און מען קאָן זיך פֿון אים נישט אָפּרײַסן, װיל מען לעבן אױף איף אים און אונטערגײן אין אים....

\*

נאָר איין ייִדישער מינהג איז אין דער משפחה געבליבן — יום־פּיפּור! ערבֿ יום־כּיפּור אין דער פֿרי האָט מען אויסגעקליבן דעם גרעסטן פֿיש, און די גאַנצע משפּחה איז געגאַנגען מיטן פֿיש אין שטאָט אַרײַן, און אָפּגעגעבן האָט מען דעם פֿיש דעם קהלשן שוחט, בײַ וועלכן מען פֿלעגט פֿאַרפֿאַסטן און Throughout the day they sat in the Dutch Temple; they listened to the singing of the choir, the playing of the organ, the chanting and praying of the cantor. None of them understood a single word of the ritual, but they looked upon the holy ark and upon the preacher in the golden yarmulke or barret. Whenever the golden yarmulke sat down they settled back in their seats. If at times Sati's tired and drowsy eyes closed, a neighbor's elbow would nudge him to stand up.

This was what Yom Kippur meant to him. He was completely ignorant of its significance as Judgment Day, when even the fish tremble in the water, and entirely unaware of all that went on in heaven. He merely followed a well-established family custom to listen on Yom Kippur to choir and organ without eating all day and to go to have supper at the *shochet's* house after *Nehilla* (this very word for the late afternoon prayer was even unknown to him). Perhaps the *shochet* himself didn't know much more. — A *shochet* in Holland!

After the black coffee, Satya, his wife, and his children would get up, say good-by to the *shochet* and his family, wish them a happy year, and walk the entire night back toward the sea—"sea" and not "home" was the customary expression.

To stay on any longer was out of question.

"Why, you haven't even seen the town!" the shochet and his wife would argue.

But Sati merely repeated contemptuously: "The town, hm!"

Sati was no good at speech-making. The sea teaches silence. He really did hate the town, its narrow streets shut off from air and sky, a slit between one roof and another. On the sea, however, what expanse and what air!

"The sea is your foe, your death," he was told.

"A good death," he replied.

He wanted to die as his father and grandfather before him, to be swallowed up by the sea in the prime of health, to be spared the torture of sickness, the pining away on a bed year after year, the lamentations about him, and finally burial in the hard earth... Brr!

A chill went through him at the mere thought of such a death.

When the family walked home, toward the sea, through the night, dawn would begin to break and they would catch sight of the golden reflection of the sand-dunes and further on the sparkling mirror of the water. Then they would clap their hands in joy.

איבערן מעת־לעת פֿלעגט די משפּחה זיצן אין האָלענדישן מקום־קדוש, צו־
הערן זיך ווי דער כאָר זינגט, ווי דער אָרגל שפּילט, ווי דער חזן זאָגט אויף זייַן אופֿן
און שטייגער... פֿאַרשטאַנען אַ וואָרט האָט מען נישט. געקוקט האָט מען
נאָר צום אָרון־קודש, צום פּריידיקער אין דער גאָלדענער יאַרמלקע. האָט זיך די
גאָלדענע יאַרמלקע אויפֿגעהויבן, האָט מען זיך אויך אויפֿגעשטעלט; האָט זיך
די גאָלדענע יאַרמלקע אַראָפּגעלאַזט, האָט מען זיך צוריק געזעצט. טייל מאָל
די גאָלדענע פֿאַר מידקייט אײַנדרימלען, האָט אים אַ שכן מיט אַן עלנבויגן
פֿלעגט סאַטיע פֿאַר מידקייט אײַנדרימלען, האָט אים אַ שכן מיט אַן עלנבויגן
צום אויפֿשטיין געוועקט....

אָט דאָס איז געווען דער גאַנצער יום־כּיפּור. אַז עס איז אַ יום־הדין, אַז עס איז אַ יום־הדין, אַז אַ פֿיש אין וואַסער ציטערט, און וואָס אין הימל טוט זיך — פֿון דעם האָט סאַטיע נישט געוווּסט. עס איז בײַ אים אַ מינהג געווען, יום־כּיפּור צו הערן כאָר און אָרגל אומגעגעסן, און אַז נאָך ״נעילה״ (ער האָט אַפֿילו נישט געוווּסט, אַז עס הייסט ״נעילה״) גייט מען צום שוחט אויף וועטשערע... אַ סך מער האָט דער שוחט אַליין אפֿשר אויך נישט געווּסט — האַלאַנד!

און באַלד נאָך דער שוואַרצער קאַווע פֿלעגט סאַטיע מיטן ווײַב און מיט די קינדערלעך זיך אויפֿהייבן, געזעגענען זיך מיטן שוחט און זײַן הויזגעזינט, און אָנווינטשעווען זיך, און אַוועקגיין און וואַנדערן אַ גאַנצע נאַכט צום ים. נישט אַהיים״ פֿלעגט מען זאָגן, נאָר — "צום ים״.

און אויפֿהאַלטן לאַזט מען זיך נישט.

סטײַטש, טענהט דער שוחט מיט דער שוחטקע: איר האָט דאָך אַפֿילו — די שטאָט נישט געזען.

פֿאַרקרימט זיך סאַטיע:

די שטאָט! ---

קיין בעל־דברן איז סאַטיע נישט; דער ים לערנט שווײַגן. נאָר די שטאָט דאָט ער פֿײַנט. ענג, אָן לופֿט און אָן הימל. אַ פּאַטעקל צווישן דאַך און דאַך... אױפֿן ים אָבער — אַ רחבֿות... עס עטעמט זיך....

- עס איז דאָך אײַער שונא ... אײַער טויט! טענהט מען צו אים.
  - אַבער אַ גוטער טויט! —

ער וויל האָבן זײַן פֿאָטערס און זײַן זיידנס סוף — אײַנגעשלונגען ווערן געזונטערהייט פֿון ים, נישט קרענקען און גוססן אַ צײַט לאַנג אויף אַ בעט... הערן ווי מען וויינט... און דערנאָך באַגראָבן ווערן... אין דער האַרטער ערד... ברר!

קאַלט ווערט אים, אַז ער דערמאַנט זיך פֿון אַזאַ קבֿורה....

און מען גייט צו פֿוס אַהיים, צום ים....

און אַז מען גייט צו פֿוס איבער נאַכט, און עס הייבט אָן גרויען דער טאָג, און מען דערזעט דעם גאַלדענעם אָפּגלאַנץ פֿון זאַמדיקן ברעג, און דערנאָך און מען דערזעט דער שפּיגל פֿון ים, דערפֿרייט מען זיך, פּאַטשט מען מיט די בליצט אויף דער שפּיגל פֿון ים, דערפֿרייט מען זיך, פּאַטשט הענ....

They were as happy as a bridegroom with his bride.

This went on year after year.

Fishermen came and went, one *shochet* was replaced by another, but the custom remained unaltered.

The custom required fasting, choir, organ, a big fish for supper after Nehilla at the shochet's house, leavetaking, and mutual goodwishes.

This custom was the only thread linking Sati to the Jewish people.

It came to pass one morning: the sun was reddening the east; the sea, awakening from slumber, breathed almost inaudibly, exhaling lazily and inhaling dreamily; somewhere in the azure, white wings fluttered and cried... then again quiet... here and there quiet irridescences flitted over the sea, golden spots skimmed across the yellow sand, the cabins of the fishermen were shut all along the coast. Only a single door—Sati was going out.

It was the day before Yom Kippur. Sati's face was quiet and earnest. His eyes sparkled with delight. He was out to perform a good deed, to catch a fish for Yom Kippur.

He walked up to the little boat and lifted the chain which kept it moored. The chain clattered and voices became audible to the right and to the left:

"Don't! Don't!"

His neighbors were calling to him. Their heads peered through the little windows.

Far and wide the sea lay calm and smooth, blending with the happy, laughing morning sky. The water barely breathed and hardly wrinkled the shore. Between the wrinkles rippling smiles danced and shone as on the wrinkled face of a kind grandmother. The sea murmured something or other, perhaps it was telling a grandmother's tale to the scattered slender water-plants and to the moss-covered bits of rock which it seemed to caress smilingly, playfully.

But the fishermen knew their sea too well and they did not trust it.

"Don't! Don't!"

The sea will rock and cradle; the bright mirror-like surface will break; playfulness will turn to grimness; the quiet to a roaring, howling, deafening commotion; the rippling furrows to billowing

אַ חתן מיט אַ כּלה פֿרייט זיך נישט אַזוי ....

און אַזוי גייט עס פֿון יאָר צו יאָר....

עס בייַט זיך דער פֿישער, זעלטענער — דער שוחט; מינהג בלייַבט מינהג.

און דער מינהג איז אַ סכום הכּולל פֿון פֿאַסטן, כאָר און אָרגל, אויס־ געמישט מיטן גרויסן פֿיש צו דער וועטשערע נאָך נעילה בײַם שוחט, מיטן געזעגענען און אַנווינטשן זיך....

דאָס אַלץ צוזאַמען איז דער איינציקער פֿאָדעם װאָס בינדט צו סאַטיען צום בלל־ישׂראל ....

ж

ויהי היום, איין מאָל פֿאַר טאָג, קוים גערייטלט האָט זיך דער מיזרה, שטיל וועקט זיך אויף דער ים, קוים ער עטעמט, קוים עס הערט זיך זיַין ברומען, ער ציט זיך פֿויל און נאָך פֿאַרחלומט אויס, און ציט זיך אײַן... ווו נישט ווו פֿלאַטערט אין דער בלויער לופֿט אַ װײַסע פּאָר פֿליגל, שרײַט אויף אַן עוף... און װײַטער שטיל... שטילע גלאַנצן פֿליען איבערן ים, גאַלדענע פֿלעקן גליטשן זיך איבערן געלן זאַמד, פֿאַרמאַכט זענען די פֿישערשטיבלעך איבערן ברעג, נאָר איין טיר סקריפּעט — סאָטיע גייט אַרויס....

ערבֿ יום־כּיפּור איז הײַנט. פֿרום און ערנצט איז זײַן פּנים, שטיל לײַכטן אים די אויגן: ער גייט טון אַ מיצווה, כאָפּן אַ פֿיש אויף יום־כּיפּור!

און ער גייט צום שיפֿל צו און נעמט אָן די קייט, מיט וועלכער עס איז געווען צוגעבונדן צום באָרט. די קייט קלינגט, און קולות דערהערן זיך רעכטס און לינקס:

#### ניטע, ניטע! ---

דאָס רופֿן אים די שכנים װאָס האָבן אַרױסגעשטעקט די קעפּ פֿון די קלײנע פֿענצטערלעך.

רויק און שטיל ליגט ווײַט און ברייט אויסגעגאָסן דער ים, צוזאָמענגע־גאָסן מיטן זוים פֿון פֿריש־מאָרגנדיקן לאַכנדיקן פֿריילעכן הימל... קוים ער עטעמט, דער ים, קוים ער רונצלט זיך בײַט ברעג, און ווי בײַ אַ גוטער באָבען, טאַנצן ליכטיק־גלאַנצנדיקע שמייכלען צווישן די רונצלען... און עפעס מורמלט ער, אַ באָבע־מעשה דערציילט דער ים די צעוואָרפֿענע, מיט לאַנגע וואָסערפֿלאַנצן ווי מיט האָר באַוואָקסענע שטיקער פֿעלדון, און ער גלעט זיי איבער די האָר ווי מיט האָר באַוואָקסענע שטיקער פֿעלדון, און ער גלעט זיי איבער די האָר שמייכלענדיק, שפּילנדיק — דער פֿישער אָבער קען בעסער דעם ים, און ער גלייבט אים נישט.

#### ביטע....

דער ים וויגט זיך און וועט זיך צעוויגן, און פּלאַצן וועט דער ליכטיקער שפּיגל. און פֿון שפּיל וועט ווערן אַן ערנצט, פֿון שטילן ברומען — געשריי און שפּיגל. און פֿון ש

waves capable of swallowing barks and boats with as much ease as the Leviathan swallows little fish.

"Don't! Don't!"

An old man, barefooted and bareheaded, with fluttering gray hair, came out of a cabin. His face was deeply lined like the sea but without the sea's false smile. He went up and put his hand on Sati's shoulder:

"Look!"

He pointed to a little dark dot on the horizon, a dot visible only to a fisherman's eye.

"A cloud is forming!"

"I'll be back home before that," answered Sati, "it's just one fish I want to catch."

The old man's face grew more serious:

"You have a wife and children, Sati!"

"And a God in heaven," answered Sati confidently. He is out in the service of God. He pushes the boat from its mooring and jumps into it.

Over the sea it bounded, as light as a feather, and the sea cradled it, humming to it sweetly and charmingly, caressing it with beautiful entwining pearls. The old fisherman stood on the shore and murmured:

"Sancta Maria! Sancta Maria!"

Sati's boat flew lightly over the sea and Sati threw his net so skilfully. The net became heavier and heavier. He could barely pull it in with all his strength and he found in it water-plants, sea-weed, but not a single fish.

The old fisherman on the shore had lost the boat from view. For the third and fourth time Sati threw his net and pulled it in again with tremendous exertion. All sorts of water-plants were in the catch but not a single fish.

The sea began to rock and to cradle ever more severely. The sun was already high in the sky but its radiance was covered with mist—a weeping sun. The dark dot on the horizon had meanwhile drawn up behind the orb like a brown snake, growing ever darker and darker and creeping ever closer to the sun.

Half the day was gone and Sati still floated on and on, trying his luck again and again.

געפילדער. און פֿון רונצלען וועלן אויפֿשטיין וואַלן וואָס וועלן שלינגען שיפֿלעך און שיפֿן, ווי קליינע פֿישלעך דער לוויתן....

ניטע ....

און אַ באָרוועסער אַלטער מאַן, מיט אַ פֿלאַטערדיקן גרויען קאָפּ אָן אַ היטל, מיט אַן אײַנגעשרומפּטן פּנים ווי דער ים. נאָר אָן זײַן פֿאַלשן, זיסן שמייכל, קומט אַרויס פֿון אַ שטיבל, גייט צו סאַטיען צו און לייגט אים אַרויף די האַנט אויפֿן אַקסל:

וע! --

און ער ווײַזט אים אַ קליין שװאַרץ פּינטעלע װאָס נאָר אַ פֿישעראױג קאָן דערזען אױפֿן זױם פֿון הימל.

- ....פֿון דעם װאַקסט אַרױס אַ װאָלקן....
- ביועל פֿריִער צוריק אין דער היים זײַן, ענטפֿערט סאַטיע: איין פֿיש ניול איך נאָר כאַפּן.

און ערנצטער ווערט דאָס פּנים בײַ זײַן אַלטן שכן:

- אַטיע! האָסט װײַב און קינד, סאַטיע! –
- און אַ גאָט אין הימל! ענטפֿערט סאַטיע מיט בטחון: ער גייט זײַן מיצווה טון... און ער שטופּט אָפּ דאָס שיפֿל און שפּרינגט אַרײַן....

און לײַכט װי אַ פֿעדער טראָגט זיך סאַטיעס שיפֿל איבערן ים, און דער ים װיגט עס אַרום, זיס ברומענדיק, אַזױ ליבלעך, און זױמט עס און װיקלט עס אַרום מיט די שענסטע פּערל װאָס ער פֿאַרמאָגט — און דער אַלטער פֿישער שטייט אױפֿן ברעג און מורמלט:

- סאַנטאַ מאַריאַ, סאַנטאַ מאַריאַ!

\*

לײַכט טראָגט זיך סאַטיעס שיפֿל איבערן ים — געשיקט װאַרפֿט סאַטיע אַראָפּ זײַן נעץ, און שװער און שװערער װערט די נעץ, און מיט אַלע פּוחות — ציט ער זי קױם־קױם אַרױס און געפֿינט אין איר װאַסערפֿלאַנצן, ים־שטערן נאָר נישט קײן אײנציקן פֿיש....

דער אַלטער פֿישער אױפֿן ברעג האָט דאָס שיפֿל שױן פֿאַרלױרן פֿון אױג. סאַטיע ציט שױן צום דריטן מאָל און צום פֿערטן מאָל אַרױס די נעץ: אױג. סאַטיע ציט שױן צום דריטן מאָל און צום פֿערטן מאָל אַריס די נעץ: נישט לײַכט איז זי אַרױסצוציען, אַלערלײ װאָסערפֿלאַנצן האָבן זיך אין אירע אױגן פֿאַרפֿלאַכטן — נאָר קײן אײנציקער פֿיש....

און דער ים וויגט און צעוויגט זיך וואָס אַ מאָל שטאַרקער, און אויפֿן הימל איז שוין אַרויפֿגעשווּמען די זון, נאָר פֿײַכט איז איר גלאַנץ — אַ פֿאַר־ וויינטע זון: און דאָס שוואַרצע פּינטעלע אין עק הימל האָט זיך אויסגעצויגן הינטערווײַלעכטס הינטער דער זון ווי אַ ברוינע שלאַנג און ווערט טונקעלער און טונקעלער, און רוקט זיך צו דער זון....

עס איז שוין האַלבער טאָג, און סאַטיע שווימט און שווימט, פּרוּווט און פּרוּווט און פרוּווט דאָס מזל —

The thought came to him: "God doesn't want me to fulfill his commandment this year. I must go back!" His heart was sad: he must have sinned against God in some way and so God was unwilling to let him bring the customary offering. He grasped the rudder firmly in his hands and was about to turn the boat around toward the shore. In the very same second he felt a splash on his face. Looking about, he saw a large golden fish jumping and disporting in the sea, lashing the water with its tail.

Ah! this fish must be caught! This fish must have been sent by God who was aware of the fisherman's disappointment, of his yearning to fulfill the divine commandment. Again he headed the boat out to sea and gave chase to the fish.

The sea was rising in fury. The waves towered ever taller and taller. The sun was already half-covered by a cloud, from behind which clusters of white rays broke through obliquely. The fish swam over the shoulders of the waves and Sati's boat followed after it in hot pursuit... Suddenly the fish was lost to sight. Between it and Sati's boat rose up a wall, blown skyward by the wind.

"It is fooling me, it is dazzling my eyes!" thought Sati and was about to turn his boat back to shore. In the same second the wave flattened out, as though it had never been; the fish swam almost up to the boat and looked at him with big eyes, as though begging him: "Take me, please take me, fulfill the divine commandment, perform with me a deed of righteousness."

Hardly does Sati turn seaward again—when again the fish is lost! A new billow arises between the fish and the boat. The sea resumes its angry mood. It no longer sings a charming melody. It now unleashes its full rage. To swim on its back, to step on its waves is indeed most dangerous. It seems even to terrify the sun, which is now completely hidden behind clouds. The wind, that must have been waiting for this moment, now lashes out in complete abandonment, with all its angry strength, beating the sea, chastising it as with rods, infuriating it ever more and more. The sea snarls and thunders, as though a thousand bass-viols are playing in its entrails and a thousand kettle drums in its waves.

"Home! Home!" beats Sati's heart. He gathers up his nets into the boat, grasps the oars with all his might, and works away with every bit of strength. The veins in his hands are near to bursting. The boat is hurled up and down the waves like a hollow nutshell. The sky is

גאָט, טראַכט ער, וויל נישט, איך זאָל דאָס יאָר מקיים זײַן די מיצווה, מען מוז צוריק! און טרויעריק ווערט אים אויפֿן האַרצן: ער האָט געמוזט עפּעס זינדיקן קעגן גאָט, וועלכער באַוויליקט נישט הײַב־יאָר זײַן קרבן. און ער נעמט דעם רודער פֿעסט אין דער האָנט אַרײַן און וויל שוין אויסדרייען דאָס שיפֿל צוריק. נאָר אין דער זעלבער רגע באַקומט ער אַ שפּריץ אין פּנים אַרײַן, און ער דרייט זיך אויס און דערזעט, ווי אַ גרויסער גאָלדענער פֿיש וואַרפֿט זיך, שפּילנדיק, איבערן ים און שפּריצט מיטן וויידל איבערן וואַסער.

ע! דעם פֿיש מוז ער כאַפּן, דעם פֿיש האָט אים גאָט באַשערט, גאָט וואָס האָט זײַן עגמת־נפֿש געזען, זײַן בענקען מקיים צו זײַן די מיצווה. און ער דרייט צוריק אויס, און יאָגט נאָך דעם פֿיש....

און דער ים איז שוין צעוויגט, כוואַליעס הייבן זיך העכער און העכער... אַ האַלבע זון איז שוין מיט אַ וואַלקן באַדעקט, בונטן ווײַסע שטראַלן רײַסן זיך קווער אַהער פֿון הינטערן וואָלקן, און דער פֿיש שווימט איבער די פּלייצעס פֿון די כוואַליעס, און סאַטיעס שיפֿל נאָך, נאָך... און פֿאַרשווונדן ווערט פּלוצ־לינג דער פֿיש, צווישן אים און סאַטיעס שיפֿל הייבט זיך אויף אַ וואַל, אויפֿגע־בלאָזן, אויפֿגעיאָגט פֿון ווינט....

עס נאַרט מיך, עס בלענדט מיר די אויגן! טראַכט סאַטיע און וויל וויַנטער אויסדרייען דאָס שיפֿל און שווימען צוריק. אין דער זעלבער רגע לייגט זיך אָבער די כוואַליע, ווי זי וואָלט מיט אַ מאָל אײַנגעזונקען געוואָרן; כּמעט צום שיפֿל צו שווימט צו דער פֿיש און קוקט אויף אים מיט גרויסע אויגן, גלײַך ער בעט זיך: נעם מיך, נעם מיך... זײַ מקיים מיט מיר די מיצווה, גלײַר ער בעט זיר: נעם מיר... זײַ מקיים מיט איר....

דרייט סאַטיע צוריק אויס — פֿאַרלוירן ווערט דער פֿיש! אַ נײַע כוואַליע שווימט אויף צווישן אים און דעם שיפֿל, און עס הייבט זיך ווידער אָן דער ירגזון פֿון ים! נישט קיין ליבלעך לידל זינגט ער, דער ים, ער כּעסט זיך: אַ העזה, אַצונד אויף אים צו שווימען! אויף זײַנע כוואַליעס צו טרעטן! און גלײַך זי וואָלט זיך פֿאַרן ים דערשראָקן, באַהאַלט זיך הינטערן וואָלקן די זון... אויף דעם, זעט אויס, האָט נאָר געוואַרט דער ווינט — ער איז באַפֿרײַט געוואָרן, און צעיאָגט זיך מיט אַן אויסגעלאַסענעם צאָרן, און ער שמײַסט, און פּאָטשט ווי מיט ריטער, און רייצט נאָך מער אויף דעם ים, און דער ים ברויזט און קנאַקט, גלײַך טויזנטער באַסן שפּילן אין זײַנע געדערעם, קעסלפּויקן — אין זײַנע כוואַליעס....

אַמען ער נעמט צוזאַמען דאָס האַרץ, און ער נעמט צוזאַמען — אַהיים, אַהיים שיפֿל אַרײַן, און כאַפּט שטאַרקער אָן דעם רודער, און אַרבעט מיט די נעצן אין שיפֿל אַרײַן, און כאַפּט שטאַרקער אָן

black and the shattered sea an angry brown. And still, Sati struggles to reach home, home....

Suddenly, he sees something swimming towards him from one side—a human body is swimming, a drowning person, a woman, her hair floats before her, black hair, his wife has such hair, beneath the hair white hands are visible, his wife has such hands . . . a voice is calling: "Help! Help!" — his wife's voice . . . the mother of his children . . . she must have followed him on another boat . . . she is drowning, she is calling for his help.

He turns the boat to the right and wants to get to the body—the sea opposes, waves arise to interfere, the storm tears and howls, and through the storm he can hear her voice: "Help, help, Sati, help!"

He puts forth his last ounce of strength to get to her, he is nearing the white spot, he can no longer see her hair but merely the swimming and sinking dress . . . his oar can almost reach her . . . but between him and his wife a wall of water arises and hurls her to one side and him to the other.

"A mirage!' thinks Sati and he recalls that he had the same experience with the golden fish. Involuntarily he casts an eye toward the coast. He notices that in the fishermen's cabins the windows are already lit up.

"Yom Kippur!" flashes through his mind and he lets go the oars.

"Heaven!" he exclaims looking upward. "Do with me whatever you will, on Yom Kippur I will not row!"

The wind rages on and the waves hurl the boat up and down. Sati, from the moment he let the oars drop from his hands, sits calm and peaceful, looking with open eyes now up to the bolted heavens and now down to the boiling, foaming sea.

"Do with me, God, as you will. May your will prevail!"

Suddenly he recalls a melody of the choir and organ and he begins to intone this melody. His silent soul had only one language with which to speak to God—the language of song. The sky becomes blacker and blacker, the waves higher and higher, the wind more piercing than ever.... The boat is hurled up a mountain and down a mountain, from one wave on to another, now a wave tears him from the rudder and now a second wave comes up from behind and opens its jaws to swallow the frail bark.... The wind tears like thousands of ravenous wolves—and in the midst of all this commotion, Sati sings

אַלע קרעפֿטן. די אָדערן אין דער האַנט ווילן פּלאַצן. ווי אַ הוילע נוס וואַרפֿט זיך דאָס שיפֿל אויף און אָפּ איבער די כוואַליעס, פֿאַרשוואַרצט איז דער הימל, ברוין־ צאַרניק דער צעבראַכענער ים, און ער אַרבעט אַלץ — אַהיים, אַהיים. ....

פּלוצלינג דערזעט ער, עפּעס שווימט צו אים צו פֿון דער זײַט — אַ מענטשלעכער קערפּער שווימט, אַ דערטרונקענער — אַ פֿרוי איז עס — פֿאַר איר שווימען די האָר, שוואַרצע האָר — זײַן װײַב האָט אַזױנע האָר.... פֿון אונטער די האָר באַװײַזן זיך װײַסע הענט — זײַן װײַב האָט אַזױנע הענט... און אַ קול רופֿט: ראַטעװע! — זײַן װײַבס קול..., די מוטער פֿון זײַנע קינדער..., זי האָט אים געמוזט נאָכשווימען אױפֿן צוױיטן שיפֿל. זי טרענקט, זי רופֿט נאָך זײַן הילף....

און ער דרייט דאָס שיפֿל אויס רעכטס און וויל צו צום קערפּער — דער ים לאָזט נישט! כוואַליעס הייבן זיך אין דער מיט, דער שטורעם רײַסט און וואָיעט — נאָר אין דעם שטורעם הערט ער איר קול: העלף! העלף! סאַטיע, העלף! ...

און ער שטרענגט אָן די לעצטע קרעפֿטן צוצושווימען, און אָט איז ער שוין נישט ווײַט פֿון ווײַסן פֿלעק; די האָר זעט ער שוין נישט, נאָר דאָס שווי־ מענדיקע, זינקענדיקע קלייד... מיטן רודער צו דערלאַנגען... נאָר אין דער מיט, צווישן אים און זײַן ווײַב, הייבט זיך אויף אַ וואַל, שטויסט זי אָפּ אין איין זײַט, דאָס שיפֿל — אין דער צווייטער — — —

- אַ פֿאַרבלענדעניש! טראַכט ער, זיך דערמאַנענדיק, אַז דאָס זעלבע האָט ער געהאַט מיטן גאָלדענעם פֿיש; און נישט ווילנדיק וואַרפֿט ער אַן אויג צום ער געהאַט מיטן גאָלדענעם פֿיש; און נישט ברעג, זעט ער, ווי עס לײַכטן זיך שוין אין די פֿישערהײַזלעך די פֿענצטער!
- יום־כּיפּור! דערמאַנט ער זיך, און לאָזט פּלוצלינג אַרױס דעם רודער פֿון דער האַנט.
- שור מיט מיר, שרײַט ער צום הימל אַרויף, וואָס דו ווילסט, יום־כּיפּור ... רודער איך נישט!...

און דער ווינט רײַסט. אין כּף־הקלע וואַרפֿן די כוואַליעס דאָס שיפֿל; און דער ווינט רײַסט. אין כּף־הקלע וואַרפֿן דער האַנט, אַזוי זיצט ער סאַטיע, ווי ער האָט אַרױסגעלאָזט דעם רודער פֿון דער האַנט, אַזוי זיצט ער רויִק, און קוקט מיט אָפֿענע אויגן אַ מאָל צום פֿאַרשלאָסענעם הימל אַרױף, אַ מאָל צום קאָכנדיק־שױמענדיקן ים אַראַפּ.

.... טו מיט מיר, גאָט, וואָס דו ווילסט! זאָל דייַן רצון געשען —

פּלוצעם דערמאַנט ער זיך אַ ניגון פֿון כאָר, אונטערגעהאַלטן פֿון אָרגל, און ער הייבט אָן נאָכצוזינגען דעם ניגון. די דאָזיקע שטומע נשמה האָט נאָר דאָס איינציקע לשון צו רעדן מיט גאָט — און ער זינגט. דער הימל ווערט שוואַרצער און שוואַרצער. די כוואַליעס הייבן זיך העכער און העכער, שאַרפֿער נאָך בלאָזט דער ווינט... דאָס שיפֿל וואַרפֿט זיך באַרג־אויף, באַרג־אָפּ, איין נאָך בלאָזט דער ווינט... דאָס שיפֿל וואַרפֿט זיך באַרג־אויף, באַרג־אָפּ, איין כוואַליע וואַרפֿט עס צו דער צווייטער.... איינע רײַסט אים אַרוס און שלײַדערט אים אַוועק דעם רודער, אַ צווייטע קומט אָן פֿון הינטן און יאָגט זיך נאָכן שיפֿל מיט אַן אָפֿן מויל... דער ווינט רײַסט ווי טויזנטער וועלף — און אין שיפֿל מיט אַן אָפֿן מויל... דער ווינט רײַסט ווי טויזנטער וועלף — און אין

the melody of Mi Yonuah Umi Yonua." He sings like the choir assisted by the organ....

A wave crashes into the boat. Sati wants to die singing. The boat capsizes . . . but Sati is not yet destined to die.

Two white figures, as though woven of white mist, walk barefoot over the sea, holding each other by the hand, their eyes aglow, their hair unfurled behind them, and as Sati overturns with his boat, they stoop down to him, pick him up, take him between them, put their arms about him, step with him over the waves as over hills and dales, and lead him thus arm-in-arm through storm and tumult. He looks up and wants to speak, to ask something, but they tell him:

"Sing, Sati, you had better sing! Your song will overcome the rage of the sea..."

They walk with him and Sati hears his boat following him. He turns around. There is his boat with the net and entangled in the net is the golden fish....

When they brought him to shore and he made his way home, he found two guests: the *shochet* and the *shochet*'s wife.

A fire had broken out in the town and so they came to spend the holiday with him.

The fish was killed—and the custom remained unaltered on this Yom Kippur as on all others.

דעם גערודער אַרײַן זינגט סאַטיע דעם ניגון פֿון ״מי ינוח ומי ינוע״.... ווי דער כאָר, אונטערגעהאַלטן פֿון אָרגל....

די כוואַליע שלאָגט אין שיפֿל אַרײַן. סאַטיע וויל שטאַרבן זינגענדיק, נאָר די כוואַליע שלאָגט אין שיפֿל אַרײַן... אָבער סאַטיען איז נאָך דער טויט נישט באַשערט.... באַשערט....

צוויי וויַסע געשטאַלטן, ווי פֿון נעבל געוועבטע, גייען, האַלטנדיק זיך בײַ די הענט, באָרוועס, מיט צעפֿלאָסענע האָר און לײַכטנדיקע אויגן, איבערן ים, און ווי סאָטיע דרייט זיך איבער מיטן שיפֿל, קומען זיי צו, הייבן אים אויף, נעמען אים צווישן זיך, און גייען מיט אים אונטער די אָרעמס, און טרעטן מיט אים איבער די כוואַליעס ווי איבער בייטן און בערגלעך, און פֿירן אים אַזױ געאָרעמט צווישן ווינט און געטומל. ער קוקט און וויל רעדן, עפּעס פֿרעגן וויל ער — נאָר זיי זאָגן אים:

זינג בעסער, סאַטיע, זינג! דײַן געזאַנג װעט גובֿר זײַן דעם צאָרן — פֿון ים ....

\*

זיי גייען מיט אים, און סאַטיע הערט, ווי דאָס שיפֿל זײַנס גייט אים נאָך... ער דרייט זיך אום — דאָס שיפֿל מיט דער נעץ, און אין דער נעץ איז פֿאַרוויקלט דער גאָלדענער פֿיש....

און אַז זיי האָבן אים צוגעפֿירט צום ברעג און געלאָזט אים אַהיים, האָט ער געטראָפֿן בײַ זיך דעם שוחט מיט דער שוחטקע....

אין שטאָט איז אַ שרפֿה געווען, זענען זיי געקומען צו אים צו גאַסט.... האָט מען געקוילעט דעם פֿיש, און — מינהג איז געבליבן מינהג....



# PART III BEYOND LIFE

### INTRODUCTION

The world of Peretz has its starting-point in every-day experience, but it does not end there. Peretz deals with the problems of the average man, the struggle for bread, the ills of marriage, the joys and cares of parenthood, the alternation of births, feasts, and funerals; and yet every event described is irradiated by an unearthly light and leads from drab existence on to a realm beyond life.

Life was not easy for the human beings in whom Peretz was keenly interested. Of the many nationalities that inhabited the provinces between the Baltic and the Black Sea, the Jews were the most oppressed. They suffered not only from harsh governmental decrees that restricted their freedom of movement, that excluded them from most professions, and that burdened them with special prohibitions, but they suffered even more from the scorn and hostility of the neighbors in whose midst they dwelt. Jews had to be very circumspect in all their relations with non-Jews since the slightest spark might set off a conflagration and the smallest misstep might loose a wave of pogroms, in which neither women nor children nor greybeards were spared.

The question is often asked: what inner force enabled the Jews of eastern Europe to surmount all difficulties, to survive hunger and scorn and brutality? The answer is: faith. The harder life became, the stronger did faith grow in Jewish hearts. The greater the pressure of the hostile forces from without, the more fiercely did the Jews cling to the traditions of their religion. And, strangely enough, the more tragic and desperate their physical lot became, the more fervently did joyous mysticism take hold of their souls and shield them against spiritual decay. This joyous mysticism was known as *Hassidism* and Peretz, the clear-headed thinker, early recognized the importance of this movement.

The central figure of a Hassidic brotherhood was the Zaddik or holy rabbi. His followers ascribed to him miraculous powers that he never claimed but also never denied. They saw in him the intermediary between God and man. They felt that because

of his holy life his pleas for his fellow-men were more likely to be heard in the heavenly region and so they came to him for advice and for intercession with the divine powers. The wealthier among these followers contributed to the support of the rabbi's court and palace in a magnificent way. An atmosphere of gaiety always prevailed. Dancing and singing were prescribed. The poor, the dejected, the weary of heart came and were infected with the gay mood. They forgot their troubles for a while and left invigorated by their experience and almost always comforted by a good word from the saintly leader.

In the tale Between Two Mountains, Peretz described such a gathering of Hassidim on Simkhas Torah, the festive day of Rejoicing of the Law: eyes sparkling, voices interwining melodious sounds, long-robed worshippers dancing and prancing in the sunlight like carefree children. Heaven and earth seemed to join in the contagious merriment and the soul of the universe seemed to dissolve in sweet accords. When the Hassidic rabbi, who formed the center of this orgy of exultation, was upbraided by his former teacher, the anti-Hassidic Rabbi of Brisk, for indulging in sensuous irrational mysticism, he replied that the hard dry road of logical Talmudic study could be trodden only by the most learned of Jews, few in number and gifted with the keenest intelligence, but that it was not adapted for all of Israel. Such learning of the Torah consisted solely of exhortations and prohibitions; it was without mercy, without a spark of grace; it did not lead to happiness or freedom; it had nothing to offer to the woodcutter, the artisan, the common sinful folk. God's Torah was, however, meant not alone for the gifted but also for the lowly and the simple-hearted. Hassidism served their needs.

In the story If Not Higher, the same theme is reiterated: a Lithuanian Jew who puts his trust in reason and logic sets out to disprove Hassidic faith in the wonder-working saintliness of the Rabbi of Nemerov and ends as an ardent disciple of this very rabbi. The sceptic is won over not by a miracle brought about through prayer, fasting, or castigation, but by a kindly act performed by the rabbi in the silent hours of pre-dawn in behalf of a poor bedridden widow.

In the tale *Three Gifts* Peretz selects simple, unsensational deeds of piety, purity, and self-sacrifice as the gifts of goodness most acceptable to the saints in paradise.

In the tale Beside the Dying Peretz's hero refuses to follow the Angel of Light into a paradise where no one needs a tear of pity, a word of comfort or a sympathetic heart and prefers to follow the Angel of Darkness into the realm of the unfortunate, the hungry, the parched, the weary-hearted, the tortured, the lost, and the accursed—because there he can suffer with others and feel with others.

According to Peretz, saintliness of the variety ordinarily associated with this concept does not confer happiness upon its bearer or upon others. The almost perfect hero of the story *Thou Shalt Not Covet* finds it intolerable to be at all times a paragon of virtue and he envies in his heart of hearts the drunken peasants who sit beside a warm hearth and drink whiskey from tin cups and bite into salted herrings and utter profanity.

Peretz holds that if there were a saintly person on earth who because of devotion to God and to self-purification had won to a position far above the battle of passions and conflicting desires, such a person would find existence empty and dull. But Peretz also holds that life would prove even more empty and dull to the unbeliever who attained to the apex of worldly success and to the full satisfaction of earthly desires. In Four Generations-Four Wills, Peretz paints the rise of a Jewish family in affluence and outward prestige and shows that increasing wealth and power are bad for the Jewish soul from every possible angle. This saga of a Jewish family is comparable to John Galsworthy's bulkier Forsythe Saga and to Thomas Mann's earliest novel Buddenbrooks. All three masterpieces—English, German, Yiddish—are written at about the same time and are family chronicles covering about the same period, and yet what an enormous difference in their approach to human values! What a gulf is revealed between English and German feeling, on the one hand, and Jewish feeling, on the other! Peretz's story of a few pages deserves most careful pondering. It is a devastating indictment of Jewish assimilation, that aping of Occidental ways which has sapped Tewish vitality for over a century.

Peretz in his stories and essays urges a rejection of alien ways of life, a return to ancestral roots, a rejuvenation of Jewishness.

## IF NOT HIGHER

The Rabbi of Nemirov used to disappear every morning during the Slichos days.

He was nowhere visible: neither in the main synagogue nor in the two smaller ones. He could not be found at any *Minyan* and he was certainly not at home. His house was open to all. People came and went. Nobody thought of stealing anything there. But, strangely enough, not a living creature was to be seen.

Where then was the Rabbi?

Where could he be, if not in heaven?

Surely there was enough work for a Rabbi to accomplish during the High Holidays! Jews are in need of a living, in need of peace, in need of health, in need of a good match for their children. Jews want to be good and pious and yet their sins are so great. The Adversary with his thousand eyes searches from one end of the world to the other; he never fails to see, to accuse to tell tales . . . and, who should help, if not the Rabbi?

This was the general opinion.

It was not, however, the opinion of a Litvak who arrived in town. He laughed at this idea! You know the characteristics of these Litvaks. They have little regard for moralizing tracts but they do possess an uncanny knowledge of the Talmud and of all biblical passages. Indeed, this Litvak cites Talmudic proof—and there is no gainsaying him—that even Moses himself couldn't get up to heaven as long as he was alive, but had to remain ten feet below the sky! Well, try to argue with a Litvak!

Where then was the Rabbi?

"None of my business," he answered and shrugged his shoulders. In the very same moment, however, he made up his mind to get to the bottom of the matter. What a Lityak!

That very evening, immediately after the final prayers, the Litvak stole into the Rabbi's room, hid himself under the Rabbi's bed, and

# אויב נישט נאַך העכער

און דער נעמיראָװער פֿלעגט סליחות־צײַט יעדן פֿרימאָרגן נעלם װערן, פֿאַרשװינדן!

מען פֿלעגט אים נישט זען אין ערגעץ: ניט אין שול, ניט אין ביידע בתּי־מדרשים, נישט בײַ אַ מנין, און אין דער היים אַוודאי און אַוודאי נישט. בתּי־מדרשים, נישט בײַ אַ מנין, און אין דער היים אַוודאי און אַרויסגעגאַנגען; די שטוב איז געשטאַנען אָפֿן, ווער עס האָט געוואָלט, איז אַרײַן און אַרויסגעגאַנגען; געגנבֿעט בײַם רבין האָט מען נישט, אָבער קיין לעבעדיק באַשעפֿעניש איז אין שטוב נישט געווען.

ווו קען זייון דער רבי?

ווּ זאָל ער זײַן? מן הסתם אין הימל! ווייניק געשעפֿטן האָט אַ רבי פֿאַר ימים־נוראים צו פֿאַרזאָרגן? ייִדעלעך, קיין עין־הרע, דאַרפֿן פּרנסה, שלום, געזונט, גוטע שידוכים, ווילן גוט און פֿרום זײַן, און די זינד זענען דאָך גרויס, און דער שטן מיט זײַנע טויזנט אויגן קוקט פֿון איין עק וועלט ביז דער צווייטער, און ער זעט, און פֿאַרקלאָגט, און מסרט... און — ווער זאָל העלפֿן, אז נישט דער רבי?

אַזוי האָט דער עולם געטראַכט.

איין מאָל איז אָבער אָנגעקומען אַ ליטוואַק — לאַכט ער! איר קענט דאָד די ליטוואַקעס: פֿון מוסר־ספֿרים האַלטן זיי ווייניק, דערפֿאַר שטאָפּן זיי זיך אָן די ליטוואַקעס: פֿון מוסר־ספֿרים האַלטן זיי ווייניק, דערפֿאַר שטאָפּן זיי זיך אָן מיט ש״ס ופּוסקים. ווײַזט דער ליטוואַק אַ בפֿירושע גמרא — די אויגן שטעכט ער אויס. אַפֿילו משה רבינו, ווײַזט ער, האָט בײַם לעבן נישט געקאָנט אַרויף אופֿן הימל, נאָר געהאַלטן זיך צען טפֿחים אונטערן הימל! נו, גיי שפּאַר זיך מיט אַ ליטוואַק!

וווּ דען קומט אַהין דער רבי?

תוך כּדי דיבור בינן דאגה! ענטפֿערט ער און ציט מיט די אַקסל, און תוך כּדי דיבור — מײַן דאגה! איז ער זיך מיישבֿ צו דערגיין די זאַך.

\*

נאָך דעם זעלבן פֿאַרנאַכט, באַלד נאָך מעריבֿ, גנבֿעט זיך דער ליטוואַק צום רבין אין חדר אַרײַן, לייגט זיך אונטערן רבינס בעט, און ליגט. ער מוז אָפּוואַרטן און זען, ווו דער רבי קומט אָהין, וואָס ער טוט סליחות־צײַט.

lay there. He was prepared to wait through the entire night and to see where the Rabbi disappeared and what the Rabbi did during the Slichos hour.

Another person might drowse off and sleep through the critical hour, But a Litvak knew how to ward off sleep. He recited to himself from memory an entire tractate of the Talmud! I don't know whether it was the one on *Sacrifices* or the one on *Vows*.

Towards dawn, he heard the knocking on the door which awakens people for *Slichos*-prayers.

The Rabbi had been sleepless for a long time, however, and for at least an hour the Litvak had been listening to his moaning.

Whoever heard the Rabbi of Nemirov moaning knew how much of Israel's pain and sorrow was contained in each moan. A normal human soul would melt away listening to such plaintive sounds. But a Litvak has a heart of iron; this one listened and remained supine. The Rabbi too failed to get up. And so both continued to lie: the Rabbi (long may he live!) on the bed and the Litvak under it.

After a while, the Litvak heard the beds in the house begin to squeak. He heard the sleepers in the house jump up out of their beds. There was a muttering and murmuring in Yiddish, a pouring of water

over nails, an opening and closing of doors.... Then quiet, after all have left. The house was silent and dark; only a bit of moonlight shone through a narrow aperture.

The Lityak afterwards confes

The Litvak afterwards confessed that, when he remained alone with the Rabbi, fear overcame him, he trembled in every limb, the roots of his side-locks pricked his forehead like needles.

It's no trifle to be all alone in the house with the Rabbi at the dawning hour of a Slichos-day!

But a Litvak is a stubborn person. He trembles like a fish in water and persists.

Finally the Rabbi (long may he live!) got up. At first he did everything a Jew is supposed to do... then he went over to the closet and took out a bundle.... In the bundle were peasant clothes: linen trousers, large boots, a coat, a large fur cap, and a broad, long, leather belt embossed with brass buttons.

The Rabbi put on these clothes.

אַן אַנדערער װאָלט אפֿשר אײַנגעדרעמלט און פֿאַרשלאָפֿן די צײַט, אַ ליטװאָק טוט זיך אַן עצה: לערנט ער זיך אױסנװײניק אַ גאַנצע מסכתא! איך געדענק שױן נישט, חולין צי נדרים!

פֿאַר טאָג הערט ער, ווי מען קלאַפּט צו סליחות.

דער רבי איז שוין ניט געשלאָפֿן אַ צײַט. ער הערט אים שוין אפֿשר אַ גאַנצע שעה קרעכצן.

ווער עס האָט געהערט דעם נעמיראָווער קרעכצן ווייס, וויפֿל צער פֿאַר פֿל ישׂראל, וויפֿל יסורים עס האָט געשטעקט אין זײַן יעדן קרעכץ... די נשמה פֿל ישׂראל, אויסגיין הערנדיק דאָס קרעכצן! אַ ליטוואַק האָט דאָך אָבער אַן אײַזערן פֿלעגט אויסגיין הערנדיק דאָס קרעכצן! דער רבי ליגט זיך אויך: דער רבי, האַרץ, הערט ער צו און ליגט זיך ווײַטער! דער רבי ליגט זיך אויף: דער רבי, זאָל לעבן, אויפֿן בעט, דער ליטוואַק אונטערן בעט.

\*

דערנאָך הערט דער ליטוואָק, ווי די בעטן אין הויז הייבן אָן סקריפּען...
ווי די בני־בית כאַפּן זיך אַרויס פֿון די בעטן, ווי מען מורמלט אַ ייִדיש וואָרט,
מען גיסט וואַסער אויף די נעגל, עס קלאַפּן אויף און צו די טירן... דערנאָך
איז דער עולם אַרויס פֿון שטוב, עס ווערט ווײַטער שטיל און פֿינצטער,
דורכן לאָדן שײַנט קוים אַרײַן אַ קליין ביסל ליכט פֿון דער לבֿנה....

מודה האָט ער געווען, דער ליטוואָק, אַז ווען ער איז געבליבן איינער אַליין מיטן רבין, איז אים באַפֿאַלן אַן אימה. די הויט איז שוין אים אויפֿגעלאָפֿן פֿאַר שרעק, די וואָרצלען פֿון די פּאות האָבן אים געשטאָכן אין די שלייפֿן ווי די נאַדלען.

אַ קלײניקײט: מיטן רבין, און סליחות־צײַט, פֿאַר טאָג, אַלײן אין שטוב.... אַ ליטװאַק איז דאָך אָבער אײַנגעשפּאַרט, ציטערט ער װי אַ פֿיש אין װאַסער און ליגט.

\*

ענדלעך שטייט דער רבי זאָל לעבן אויף....

פֿריער טוט ער וואָס אַ ייִד דאָרף טון... דערנאָך גייט ער צו צו דעם קליידער־אַלמער און נעמט אַרויס אַ פּעקל... עס באַווײַזן זיך פּויערישע קליידער: לײַוונטענע פּלודערן, גרויסע שטיוול, אַ סיערמינגע, אַ גרויס פֿוטערן היטל לײַוונטענע פּלודערן, גרויסע שטיוול, אַ סיערמינגע, אַ גרויס פֿוטערן היטל מײַווענע פּאַר, אויסגעשלאָגן מיט מעשענע נעגעלעך.

דער רבי טוט עס אַן....

From his coat-pocket the end of a coarse rope stuck out.

The Rabbi went out. The Litvak — after him.

Passing the kitchen, the Rabbi stepped in, bent down, took out an ax from under a bed, put it under his leather belt, and left the house.

The Litvak trembled, but still he persisted.

A silent awe, the awe of the *Slichos* season hovered over the dark streets. Now and then the wail of *Slichos*-prayers from a *Minyan* broke the silence. Here and there the moaning of a sick person came through a window.... The Rabbi glided along the sides of the streets, in the shadows of the houses. He floated on from one house to the next—and the Litvak after him!

The Litvak heard his own heart-beats mingling with the sound of the Rabbi's heavy steps; but on he went and, together with the Rabbi, he reached the edge of the town.

Beyond the town was a small forest. The Rabbi (long may he live!) went into the forest. After thirty or forty paces, he stopped at a little tree and the Litvak was stunned with surprise to see the Rabbi take the ax out of his belt and cut into the little tree.

He saw the Rabbi hew one stroke after another, he heard the tree groan and crackle and fall with a crash. The Rabbi cut it into logs and the logs into thin little pieces of wood. He then arranged a bundle of wood, tied it around with the rope from his pocket, threw the entire bundle over his shoulders, put back the ax into his belt, left the forest, and walked back to town.

In a side alley he stopped before a poor, dilapidated little house and knocked at the window.

"Who's there?" asked a frightened voice. The Litvak recognized the voice of an old Jewish woman, a sick woman.

"Me!" answered the Rabbi in the White Russian dialect used by peasants.

"Who is me?" the voice in the house asked again.

The Rabbi continued in his peasant dialect: "Vassil!"

"What kind of Vassil and what do you want, Vassil?"

"Wood," said the so-called Vassil, "I have wood for sale, very cheap, almost for nothing!"

And without waiting for an answer the Rabbi went into the house.

פֿון דער קעשענע פֿון סיערמינגע שטאַרט אַרױס אַן עק פֿון אַ גראָבן שטריק... פֿון אַ פּױערישן שטריק!

דער רבי גייט אַרױס; דער ליטװאַק - נאָך!

דורכגייענדיק טרעט אָפּ דער רבי אין קיך, בייגט זיך אײַן, פֿון אונטער דורכגייענדיק טרעט אָפּ דער רבי אין קיך, בייגט זיך אַרויס אַ האַק, פֿאַרלייגט זי הינטערן פּאָס און גייט אַרויס פֿון שטוב.

דער ליטוואַק ציטערט, נאָר ער טרעט נישט אָפּ.

\*

אַ שטילער, ימים־נוראימדיקער פּחד וויגט זיך איבער די טונקעלע גאַסן. אָפֿט רײַסט זיך אַרױס אַ געשריי פֿון סליחות פֿון ערגעץ אַ מנין, אָדער אַ קראַנקער קרעכץ פֿון ערגעץ אַ פֿענצטער... דער רבי האַלט זיך אַלץ אין די זײַטן פֿון די גאַסן, אין די שאָטן פֿון די הײַזער... פֿון איין הױז צום אַנדערן שווימט ער אַרױס און דער ליטװאַק נאַך אים....

און דער ליטוואַק הערט, ווי זײַן אייגן האַרצקלאַפּן מישט זיך צוזאַמען מיטן קול פֿון רבינס שווערע טריט; אָבער גיין גייט ער, און קומט צוזאַמען מיטן רבין אויס דער שטאַט אַרויס.

\*

. הינטער דער שטאָט שטייט אַ וועלדל

דער רבי, זאָל לעבן, נעמט זיך אין וועלדל אַריַּין. ער מאַכט אַ דריַיַסיק־פֿערציק טריט און שטעלט זיך אָפּ בײַן אַ ביימל און דער ליטוואַק ווערט ניבֿהל ונשתומם זעענדיק, ווי דער רבי נעמט אַרויס פֿון פּאַס די האַק און שלאָגט אין ביימל אַרײַן.

ער זעט, ווי דער רבי האַקט און האַקט, ער הערט ווי דאָס ביימל קרעכצט און קנאַקט. און דאָס ביימל פֿאַלט, און דער רבי שפּאַלט עס אויף ליפּעס... די ליפּעס — אויף דינע שײַטלעך; און ער מאַכט זיך אַ בינטל האָלץ, נעמט עס אַרום מיטן שטריק פֿון קעשענע, ער וואַרפֿט דאָס בינטל האָלץ איבער די פּלייצעס, שטעקט צוריק אַרײַן די האַק אינעם פּאַס, לאָזט זיך אַרױס פֿון וואַלד און גייט צוריק אין שטאָט אָרײַן.

אין אַ הינטערגעסל שטעלט ער זיך אָפּ בײַ אַן אָרעם, האַלב אײַנגעבראָכן הײַזל און קלאַפּט אָן אין פֿענצטערל.

- ווער איז? פֿרעגט מען דערשראָקן פֿון שטוב אַרױס. דער ליטװאַק דערקענט, אַז עס איז אַ קול פֿון אַ יִדענע, פֿון אַ קראַנקער ייִדענע.
  - יאַ! ענטפֿערט דער רבי אויף פּויעריש לשון.
    - קטאָ יאַ? פֿרעגט מען ווײַטער פֿון שטוב.

און דער רבי ענטפֿערט װײַטער, אױף מאַלאָראָסיש לשון: װאַסיל.

- וואָס פֿאָר אַ וואָסיל און וואָס ווילסטו. וואַסיל? —
- זייער פֿאַרקױפֿן! זייער האָב איך צו פֿאַרקױפֿן! זייער האָלץ, זאָגט דער פֿאַרשטעלטער װאַסיל, האָב איך צו פֿאַרקױפֿן! זייער ביליק... בחצי חינם האָלץ!

און, ניט וואַרטנדיק אויף אַ תּשובֿה. נעמט ער זיך אין שטוב אַרײַן.

The Litvak stole in behind him. By the gray light of early morning, he saw a poor home, ragged furnishings, broken-down utensils. In a bed lay a sick Jewish woman, covered with rags, who said in an embittered voice:

"How can I buy? With what? Where am I, a poor widow, to get money?"

"I'll trust you," answered the strange Vassil, "it's only six cents!"
"But how am I to pay you?" moaned the poor woman.

"Foolish woman," said the Rabbi in a tone of reproach. "Look! you're a poor sick person and I am willing to trust you this bundle of wood. I have faith that you will pay. You, on the other hand, have such a powerful, great God and you don't trust him. You don't even have faith to the extent of a mere six pennies for the wood!"

"But who will make the fire for me?" lamented the widow. "Have I the strength to get up? My son is away working."

"I'll also light the fire for you," said the Rabbi.

As the Rabbi put the wood in the oven, he chanted the first part of the *Slichos* in a mournful tone.

And when he lit the fire and the wood burned cheerily, he said the second part of the *Slichos* in a somewhat happier tone.

He concluded with the third part of the *Slichos*, as the fire was burning with full force and he was putting back the cover on the oven.

The Litvak who saw all this became from that moment on an adherent of the Rabbi of Nemirov.

Afterwards, if another adherent related that the Rabbi of Nemirov rose up from the earth every *Slichos* morning and flew to heaven, the Litvak would not laugh but, on the contrary, he would add quietly:

"If not still higher!"

דער ליטוואַק גנבֿעט זיך אויך אַרײַן און, בײַם גרויען ליכט פֿון פֿריִען מאָרגן, זעט ער אַן אָרעמע שטוב, צעבראָכן, אָרעם כּלי־בית אין בעט ליגט מאָרגן, זעט ער אַן אָרעמע שטוב, צעבראָכן, אָרעם פּלי־בית ביטער קול: אַ קראַנקע ייִדענע, פֿאַרוויקלט מיט שמאַטעס, און זי זאָגט מיט אַ ביטער קול:

- ? איך קויפֿן? מיט װאָס זאָל איך קױפֿן? װוּ האָב איך, אָרעמע אַלמנה, געלט? קױפֿן?
- אין גאַנצן איך װאַסיל, אין גאַנצן דיר באָרגן! ענטפֿערט דער פֿאַרשטעלטער װאַסיל, אין גאַנצן זעקס גראָשן!
  - . פֿון װאַנען װעל איך דיר באַצאָלן? קרעכצט די אָרעמע ייִדענע —
- באַריש מענטש, מוסרט זי דער רבי: זע, דו ביסט אַן אָרעמע קראַנקע ייִדענע און איך געטרוי דיר דאָס ביסל האָלץ, איך בין בטוח, אַז דו וועסט באַצאָלן, און דו האָסט אַזאַ שטאַרקן, גרויסן גאָט, און געטרויסט אים נישט... און האָסט אויף אים אויף נאַרישע זעקס גראָשן פֿאַרן בינטל האָלץ קיין בטחון נישט!
- און ווער וועט מיר אַיַנהייצן? קרעכצט די אַלמנה: איך האָב דען כּוח אויפֿצושטיין? מײַן זון איז אויף דער אַרבעט געבליבן.

ж

און, אַרײַנלייגנדיק דאָס האָלץ אין אויוון, האָט דער רבי, קרעכצנדיק, געזאָגט פֿון סליחות דעם ער שטן פּיזמון....

און אַז ער האָט עס אונטערגעצונדן און דאָס האָלץ האָט פֿריילעך געד ברענט, האָט ער געזאָגט, שוין אַ ביסל לוסטיקער, פֿון די סליחות דעם צווייטן פּיזמון....

דעם דריטן פּיזמון האָט ער געזאָגט, ווען עס האָט זיך אויסגעברענט און ער האָט די בלעך פֿאַרמאַכט.... ער האָט די בלעך פֿאַרמאַכט

\*

דער ליטװאַק װאָס האָט דאָס אַלץ געזען איז שױן געבליבן אַ נעמיראָװער חסיד.

און שפּעטער, אויב אַ חסיד האָט אַ מאָל דערציילט, אַז דער נעמיראָװער מיבט זיך אויף, סליחות־צײַט, יעדן פֿרימאָרגן און פֿליט אַרויף אין הימל אַרײַן, הייבט זיך אויף דער ליטװאָק נישט לאַכן, נאָר צוגעבן שטילערהייט:

אויב נישט נאָך העכער! —

#### THREE GIFTS

I

## BALANCING SCALES

Ages ago, somewhere on this earth, a Jew died. Is there anything unusual about a Jew dying? Surely, nobody can live forever! When the Jew passed away, he was buried in accordance with the usual rites.

After the body was laid to rest and the orphaned son said *Kaddish*, the traditional prayer for the dead, the soul winged its way to the heavenly seat of judgment.

On its arrival, it found the scales prepared, on which the court was to weigh all the earthly deeds, the good and the bad.

The advocate of the deceased, formerly his Good Spirit, came up with a clean snow-white bag in his hand and took up his position near the right pan of the scales.

The adversary of the deceased, formerly his Evil Spirit and Tempter, came in with a dirty bag in his hand and took up his position near the left pan of the scales.

The snow-white bag contained good deeds and the filthy black bag evil deeds. When the advocate poured from the contents of the clean bag onto the right pan, the good deeds spread a fragrance of perfume and shone like the little stars in the sky. But, when the adversary poured from the filthy bag onto the left pan, sins came forth black as coal and they smelled of pitch and tar.

The poor soul stood and looked and gaped in astonishment. It never imagined that there was such a wide difference between good and evil, since on earth both often seemed so alike that he easily mistook one for the other.

The pans of the scale moved slowly up and down; now one side ascended and now the other; the pointer of the scale, high above the pans trembled as it moved a hair's breadth to the left and then a hair's breadth to the right.

Only a hair's-breadth and not all at once either! The deceased was a simple Jew, without any great crimes to his debit or any kind of

# דרני מתנות

## אויכן ביי דער וואָג

אַ מאָל, מיט יאָרן און דורות צוריק, איז ערגעץ ניפֿטר געוואָרן אַ ייִד. מילא, אַ ייִד איז ניפֿטר געוואָרן — אייביק לעבן קען מען ניט — טוט מען אים זײַן רעכט... ברענגט מען אים צו קבֿורת ישראל....

נאָך סתימת הגולל, דער יתום זאָגט קדיש — פֿליט די נשמה אַרויף צום מישפּט, צום בית־דין של מעלה....

קומט זי אַרויף, הענגט שוין דאָרט פֿאַרן בית־דין די וואָג, אויף וועלכער מען וועגט די עבֿרות און די מיצוות....

קומט דעם בר־מננס סניגור, זײַן געוועזענער יצר־טובֿ — און שטעלט זיך, מיט אַ קלאָר װײַס זעקל װי שניי אין דער האַנט, בײַ דער װאָגשאָל פֿון דער רעכטער זײַט ....

קומט דעם בר־מננס קטיגור — זײַן געוועזענער יצר־הרע, דער געוועזעד בער מסית ומדיח — און שטעלט זיך, מיט אַ קויטיק זעקל אין דער האַנט, בײַ דער מסית וואָגשאָל אויף דער לינקער זײַט ....

אין װײַסן קלאָרן זעקל זענען מיצוות, אין ברודיק שװאַרצן זעקל — עבֿרות. שיט דער סניגור, פֿון שניי װײַסן זעקל אױף דער װאָגשאָל פֿון דער רעכטער שיט דער סניגור. פֿאָרפֿומעס און לױכטן װי שטערנדלעך אין הימל. זײַט, מיצוות — שמעקן זיי װי פּאָרפֿומעס און לױכטן װי שטערנדלעך אין הימל.

שיט דער קטיגור פֿון ברודיקן זעקל אַרויס, אויף דער וואָגשאָל פֿון דער לינקער האַנט, עבֿרות — זענען זיי נישט פֿאַר אײַך געדאַכט, שוואַרץ ווי דער לינקער האַנט, עבֿרות האַבן זיי ש סאַמעראָדנע פּעך און סמאָלע.

שטייט אַזוי די אָרעמע נשמה און קוקט, און גאַפֿט - זי האָט זיך גאָרניט געריכט, עס זאָל זײַן אַזאַ חילוק צווישן ~גוט~ און ~שלעכט~; דאָרט האָט זי געריכט, עס זאָל זײַן אַזאַ חילוק צווישן פֿאַרן אַנדערן גענומען. גאַנץ אָפֿט ביידע נישט דערקענט, איינעם פֿאַרן אַנדערן גענומען.

און די װאָגשאָלן הייבן זיך פּאַמעלעך, אַרױף און אַראָפּ, אַ מאָל די, אַ מאָל יענע... און דאָס צינגל בײַ דער װאָגשאָל אין דער הייך ציטערט, נעמט מאָל יענע... און דאָס צינגל בײַ דער רעכטס....

נאָר אויף אַ האָר... און נישט מיט אַ מאָל! אַ פּראָסטער ייִד געווען, אָן נאָר אויף אַ האָר... אויך אָן "קידוש השם"... אַזוי - קליינע מיצווהלעך, גרויסן "להכעיס", ווי אויך אָן "קידוש השם"... אַזוי

martyrdom to his credit. Petty virtues and petty vices, tiny bits, specks of dust, almost invisible to the eye.

Nevertheless, when the pointer moved a hair's-breadth to the right, a tone of joy and exultation resounded throughout the upper regions; but when, alas, it moved to the left, a sigh of sadness broke forth and reached up to the very seat of the All-High.

The angels continued to pour out slowly and faithfully one little particle after another, one speck of dust after another, just as plain people do when they raise the bidding at a charitable auction penny by penny.

Well, even a spring finally runs dry: the bags were empty at last. "All through?" asked the court attendant, one of the busy angels.

The advocate and the adversary turned their bags inside out: nothing was left. Then the attendant walked up to the scale to see which way it tipped, to the right or to the left.

He looked and looked and found himself confronted with a sight not seen since heaven and earth were created.

"Why do you take so long?" asked the head of the court.

The attendant stammered:

"Even! The pointer has come to a stop in the exact center!"

The good deeds and the evil balanced each other exactly.

"In the very center?" the court queried again.

The attendant took another look and replied:

"Absolutely balanced!"

The supreme court deliberated a while and finally arrived at the following conclusion:

"Since the sins do not outweigh the good deeds, the soul does not belong in hell. On the other hand, since the good deeds do not weigh more than the vices, the portals of paradise cannot be opened for this soul. Hence, the soul must remain homeless. It must fly about between heaven and earth until God remembers it, pities it, and bestows his grace upon it."

The attendant took the soul and led it out of the courtroom.

The poor soul moaned and bewailed its lot.

"Why do you weep?" asked the clerk. "The bliss of paradise may not be yours but then you have also escaped the torture of hell — and so you have broken even!"

The soul, however, refused to be comforted:

"The worst tortures are better than nothingness! Nothingness is terrible!"

דריי מתנות

קליינע עבֿרהלעך, שרייטעלעך, שטויבעלעך... טייל מאָל — קוים מיטן אויג צו דערזען.

און פֿון דעסט וועגן, אַז דאָס צינגל רוקט זיך אויף אַ האָר רעכטס, הערט זיך אין די עולמות העליונים אַ קלאַנג פֿון שימחה, פֿון נחת; רוקט זיך עס אָבער, חס ושלום, לינקס, שלאָגט זיך אַרױס אַ זיפֿץ פֿון עצבֿות, ביז ער דערגרייכט צום כּסא הכּבֿוד.

און די מלאָכים שיטן פּאַמעלעך, מיט פּוונה, אַ שרויט נאָך אַ שרויט, אַ שטויב נאָך אַ שטויב, ווי פּשוטע בעלי־בתּים ליציטירן ״אַתּה הראית״, אַ פּרוטה און נאָך אַ פּרוטה....

נאָר אַ ברונעם שעפּט זיך אויך אויס, די זעקלעך ווערן ליידיק.

שוין? פֿרעגט דער בית־דין־שמש. אויך אַ מלאך צווישן אַלע מלאַכים. — שוין?

דער יצר־טובֿ, ווי דער יצר־הרע, דרייען אויס די זעקלעך קאַפּויר: נישטאָ מער! און דעמאָלט גייט דער שמש צו צום צינגל זען, ווי עס האָט זיך אָפּגע־ שטעלט: רעכטס צי לינקס.

קוקט ער און קוקט אַזוי, און זעט אַזוינס, וואָס עס איז נאָך ניט געשען זינט הימל און ערד זענען באַשאַפֿן געוואַרן....

- .וואָס דויערט אַזוי לאַנג? פֿרעגט דער אַבֿ־בית־דין
  - שטאַמלט דער שמש:
- ....! גלײַרן: דאָס צינגל שטייט אין סאַמעראָדנע מיט גלײַר
  - די עברות האָבן גלייַך געווויגן מיט די מיצוות.
- שָּקוראַט? פֿרעגט מען נאָך אַ מאָל פֿון בית־דין של מעלהס טיש. קוקט ער נאָך אַ מאָל, דער שמשׂ, און ענטפֿערט:
  - אויף דער האָר! --

האָט דאָס בית־דין של מעלה אַ ייִשובֿ און גיט, נאָכן ייִשובֿ־הדעת, אַרױס אַפסק פּהאָי לישנא: אַ פּסק פּהאָי לישנא:

קומט דער — קומט שיבער די מעשים טובֿים קומט דער "היות די חטאים וועגן נישט איבער די מעשים טובֿים .... נשמה קיין גיהנם נישט

און פֿון צווייטן צד וועגן די מיצוות נישט מער פֿאַר די עבֿרות, קען מען, איר נישט עפֿענען די טויערן פֿון גן־עדן.

על כן גע־וגד זאָל זי זיַין....

יזאָל זי אַרומפֿליִען אין דער מיט, צווישן הימל און ערד — ביז גאָט וועט. זיך אָן איר דערמאַנען און דערבאַרעמען זיך, און צורופֿן צו זיך מיט זײַן גנאָד״.

און דער שמש נעמט די נשמה און פֿירט זי אַרױס.

יאָמערט נעבעך די נשמה און קלאָגט אויף איר מול.

וואָס ווינסטו אַזוי? פֿרעגט ער זי. וועסט נישט האָבן קיין נחת און פֿרייד – װאָס װינסטו דאָך אָבער אויך נישט האָבן קיין צער און יסורים פֿון גן־עדן װעסטו דאָך אָבער אויך נישט האָבן קיין צער און יסורים פֿון גיהנם. קוויט!

די נשמה אָבער לאַזט זיך נישט טרייסטן:

בעסער די גרעסטע יסורים, זאָגט זי, איידער גאָרנישט! גאָרנישט איז — שרעקלעך!

The court attendant pitied the poor soul and gave it the following advice:

"Fly down, dear soul, and flutter about the living world. Don't look up to heaven, for what will you see in the sky except stars, luminous but cold, wholly insensitive to pity? The stars will not exert themselves in your behalf. They will not remind God of you and your fate. Only the saints of paradise can plead for a poor wandering soul and saints like gifts, nice gifts. Such is the habit of saints now-adays," he added bitterly.

"Fly, therefore, O soul, fly down to the living world and observe how it carries on, what it does, and if you see anything of extraordinary goodness and beauty, catch it and fly up with it. Bring it as a gift for the saints in paradise. With this gift in your hand, knock up here and report your presence to the angel at the dormer-window. Tell him I asked you to do so. And after you have brought three gifts, be assured that the gates of paradise will be opened for you. The gifts will be effective. At the throne of the Almighty it is not the souls of the nobly born that are preferred but rather the souls of the upward striving."

With these words the attendant of the heavenly court mercifully sent the soul forth from heaven.

#### II

## THE FIRST GIFT

The poor soul flew about, hovering above the living world and seeking gifts for the saints of paradise. It flew over towns, villages and the habitations of men, between burning rays on hot days and drops of rain in the wet season, between silvery gossamer at summer's close and drifting snowflakes at wintertide. It looked and gazed until its eyes almost popped out.

Wherever it saw a Jew, it flew over quickly and peered into his eyes, wondering if he were about to sacrifice himself for his God.

Wherever light seeped through an opening in a shutter, the soul was there and looked in, wondering if God's fragrant flowers were perchance growing in the humble home—good deeds done in secret.

Alas! In most cases the soul retreated from eyes and windows, shocked and terrified by what it saw.

As seasons and years passed by, the soul almost succumbed to melancholy. Cities turned into graveyards and graveyards were plowed דריי מתגות

קריגט ער אויף איר, דער בית־דין־שמש, רחמנות, גיט ער איר אַן עצה: פֿלי, זאָגט ער איר, נשמהלע, אַראָפּ און האַלט זיך נידעריק אַרום דער. לעבעדיקער וועלט....

אין הימל אַרצין, זאָגט ער, קוק נישט... וואָרעם וואָס וועסטו זען אין יענער זײַט הימל? נײַערט שטערנדלעך! און דאָס זענען ליכטיקע, נאָר קאַלטע ברואים, זיי ווייסן פֿון קיין רחמנות נישט, זיי וועלן זיך נישט מיען פֿאַר דיר, זיי וועלן גאָט אָן דיר נישט דערמאַנען....

מיען זיך פֿאַר אַן אָרעמער פֿאַרוואָגלטער נשמה קענען נאָר די צדיקים... פֿון גן־עדן... און זיי, הער, נשמהלע, האָבן ליב מתנות... שיינע מתנות... עס איז שוין — גיט ער צו ביטערלעך, — די טבֿע פֿון הײַנטיקע צדיקים!

ער לעבעדי־ אַפֿלי זשע, נשמהלע, זאָגט ער וויַנטער, נידעריק אַרום דער לעבעדי־ קער וועלט און קוק זיך צו ווי עס לעבט זיך, וואָס עס טוט זיך. און דערזעסטו עפעס אַזוינס וואָס איז אויסטערליש שיין און גוט, כאַפּ עס און פֿלי דערמיט צַרויף; עס וועט זיַן אַ מתנה פֿאַר די צדיקים אין גן־עדן... און מיט דער מתנה אין דער האַנט זאָלסטו אָנקלאַפּן און מעלדן זיך אין מײַן נאָמען בײַם מלאך פֿון דער פֿורטקע. זאָג: איך האָב געהייסן!....

און אַז דו וועסט האָבן געבראַכט דרייַ מתנות, זייַ זיכער — וועלן זיך פֿאַר דיר עפֿענען די טויערן פֿון גן־עדן, זיי וועלן פּועלן... בײַם כּסא־הַכּבֿוד פֿאַר דיר עפֿענען די טויערן געבוירענע, נאָר די אויפֿגעקומענע״....

און אַזוי ריידנדיק, שטופּט ער זי מיט רחמנות פֿון הימל אַרויס.

## די ערשמע מתנה

פֿליט עס אַזוי, דאָס אַרעמע נשמהלע, נידעריק איבער דער לעבעדיקער וועלט, און זוכט מתנות פֿאַר די צדיקים אין גן־עדן. און עס פֿליט אַרום און אַרום, איבער דערפֿער און שטעט, וווּ נאָר אַ שטיקל ייִשובּ, — צווישן ברע־נענדיקע שטראַלן אין די גרעסטע היצן; אין רעגנצײַט צווישן טראָפּן און וואָסער־נאָדלען; סוף זומער צווישן זילבערנעם שפּינוועבס וואָס הענגט אין דער לופֿט, ווינטער צווישן די שנייעלעך וואָס פֿאַלן פֿון דער הייך... און קוקט און קוקט, און קוקט זיך די אויגן אויס....

ווי זי דערזעט אַ ייִד, פֿליט זי האַסטיק צו און קוקט אים אין די אויגן פֿליט זי דערזעט אַ ייִד. פֿליט זי האַסטיק צו גייט ער נישט מקדש השם זײַן?

וווּ עס לײַכט זיך בײַ נאַכט דורך אַ שפּאַלט פֿון אַ לאָדן, — זי איז דאָ און קוקט אַרײַן, צי וואַקסן נישט אין דער שטילער שטוב גאָטס שמעקנדיקע בלי־מעלעך — באַהאַלטענע מעשים טובֿים?

ליידער!... מערסטן טיילס שפּרינגט זי אָפּ פֿון די אויגן און פֿענצטער .... דערשראָקן און פֿאַרציטערט....

און אַז עס גייען װײַטער פֿאַרבײַ זמנים און יאָרן, פֿאַלט זי כּמעט אין אַ מרה־שחורה אַרײַן. פֿון שטעט זענען שוין בית־עלמינס געוואָרן. בית־עלמינס under to become fruitful fields. Forests were cut down. Waters reduced stones to sand and rivers changed their beds. Thousands of stars fell down and millions of souls flew upwards. But God was still unmindful of the one soul which still unsuccessfully looked for a gift of unusual goodness and beauty.

The exiled soul brooded: "The world is so poor; human beings have such mediocre gray souls; their deeds are so petty; how can one expect anything extraordinary from them? I am doomed to wander, an eternal exile!"

In the midst of its brooding, a red flame caught its eye, a red flame in the middle of a dark overcast night.

The soul looked about—the flame was shooting up from a high window.

Robbers had broken into a rich man's house, robbers with masks on their faces. One held a burning torch in his hand as a light. Another stood with a glistening knife directed against the victim's breast and repeated over and over again: "A single move, Jew, and you're finished! The point of the knife will come out of your back." The others were opening chests and drawers and removing the contents.

The Jew stood with the knife pointed at his breast and watched the scene calmly. Not an eyelash moved over his clear eyes, not a hair of his long white beard stirred. He seemed wholly unconcerned, as if thinking: "The Lord gave and the Lord has taken, blessed be the name of the Lord." His pale lips murmured: "You're not born with it, and you can't take it with you to the grave."

He looked on calmly, as the last drawers of the last chest were opened and bags were removed, filled with gold and silver, with jewels and all sorts of treasures. He looked on and was silent.

Perhaps he even regarded their loss as his contribution to fate, which had been so kind to him hitherto.

Suddenly, however, as the robbers reached the last hiding place and pulled out a little bag, the last and most secret bag, he forgot himself. He was seized with trembling, his eyes glared, he raised his right hand to stop them, he wanted to cry out: "Don't touch!"

But, instead of a cry, a red ray of steaming blood spurted forth. The knife had done its job. His heart's blood bespattered the bag. As he fell, the robbers tore open the bag quickly, expecting the best and most valuable loot.

They were, however, bitterly disappointed. In vain had they shed blood. The bag contained neither silver nor gold nor jewelry nor דריי מתנות

האָט מען שוין אויף פֿעלדער צעאַקערט; וועלדער האָט מען אויסגעהאַקט. פֿון שטיינער בײַ זואַסערן איז זאַמד געוואָרן, טײַכן האָבן דאָס געלעגער געביטן, טויזנטער שטערן זענען אַראָפּגעפֿאַלן, מיליאָנען נשמהלעך זענען אַרויפֿגעפֿלויגן, — און זײַן ליבער נאָמען האָט זיך אָן איר נישט דערמאַנט, און קיין אויסטערליש גוטס און שיינס האָט זי נישט געפֿונען....

:טראכט זי ביי זיך

רוי אויף אויף אויף מיטלמעסיק און גרוי אויף  $_{''}$ די וועלט איז אַזוי אָרעם, די מענטשן די מענטשן די מעשטם זייערע זענען אַזוי קליין ווי קומט צו זיי 'אויס־ דער נשמה, און די מעשטם זייערע זענען אַזוי קלישטויסן..." טערליש'? אויף אייביק בין איך נע־ונד און פֿאַרשטויסן..."

נאָר ווי זי טראַכט אַזוי, שלאָגט איר אַ רויטער פֿלאַם אין די אויגן אַרײַן, אין מיטן דער פֿינצטערער, שווערער נאַכט אַ רויטער פֿלאַם.

זי קוקט זיך אום — פֿון אַ הויך פֿענצטער שלאָגט די פֿלאַם....

גזלנים זענען אַ גבֿיר באַפֿאַלן, גזלנים מיט מאַסקן אויף די פּנימער. איינער האַלט אַ ברענענדיקן שטורקאַץ אין דער האַנט און לײַכט; אַ צווייטער שטייט בײַם גבֿירס ברוסט מיט אַ בליצנדיק מעסער און חזרט אים אַלץ אין איינעם איבער: ״רירסטו דיך, ייִד, איז דײַן סוף! גייט דיר די שפּיץ פֿון מעסער פֿון יענער זייַט רוקן אַרויס!״... און די רעשט עפֿנט קאַסטן און שרענק און רויבט.

און דער ייִד שטייט בײַם מעסער און קוקט געלאַסן צו... קיין ברעם איבער זײַנע קלאָרע אויגן, קיין האָר פֿון דער ווײַסער באָרד ביז צו די לענדן רירט זייַר נישט ... נישט זײַן זאַך ... גאָט האָט געגעבן, גאָט האָט גענומען — רירט זיך נישט ... גישט זײַן זיַן הייליקער נאָמען! מיט דעם ווערט מען נישט טראַכט ער — געלויבט איז זײַן הייליקער נאָמען! מיט דעם ווערט מען נישט געבוירן און דאָס גיט מען נישט מיט אין קבֿר אַרײַן, שעפּטשען זײַנע בלאַסע ליפּן.

און ער קוקט גאַנץ רויק צו, ווי מען עפֿנט די לעצטע שופֿלאָד פֿון דער לעצטער קאָמאָדע און ווי מען שלעפּט אַרויס זעקלעך מיט גאָלד און זילבער, זעקלעך מיט צירונג און אַלערליי טײַערע כּלים — און ער שווײַגט....

און אפֿשר איז ער זיי גאָר מפֿקיר!

נאָר פּלוצלינג. אַז די גזלנים טרעפֿן צום לעצטן באַהעלטעניש און ציִען אַרויס אַ קליין זעקעלע, דאָס לעצטע, דאָס באַהאַלטנסטע — פֿאַרגעסט ער זיך, ציטערט ער אויף, צעפֿלאַמען זיך אים די אויגן, ציט ער אויס צום ווערן די רעכטע האַנט, וויל ער אַ געשריי טון:

"רירט נישט"!

נאָר אויפֿן אָרט פֿון אַ געשריי שפּריצט אַרױס אַ רױטער שטראַל פֿון באָר אויפֿן אָרט פֿון — דאָס מעסער האָט זײַנס געטון... עס איז דאָס בלוט פֿון רױכערדיקן בלוט — דאָס מעסער האָט זײַנס געטון... עס איז דאָס בלוט פֿון האַרץ און שפּריצט אױפֿן זעקל אַרױף!

ער פֿאַלט, און געשווינד רײַסן די גזלנים אויף דאָס זעקל — דאָ וועט זײַן דאָס בעסטע, דאָס טײַערסטע!

נישט — זיי האָבן אָבער אַ ביטערן טעות געהאַט; אומזיסט בלוט פֿאַרגאָסן ויי האָבן אַבער אַ זיי האָבן דישט קיין נישט קיין דילבער, נישט קיין גאָלד און נישט קיין אין זעקל געווען; גאָר־

anything of practical value in this world. It had only a bit of earth from the land of Israel, earth which the Jew had preserved for his grave. This was the treasure which the rich man had wanted to save from the hands and eyes of strangers and which was bespattered with his blood.

The soul catches a bloody speck of this Palestinian earth and brings it to the window at heaven's gate.

#### III

#### THE SECOND GIFT

"Remember, two more gifts!" said the angel as he closed heaven's window leaving the soul outside.

"God will help!" thought the hopeful soul, as it flew down again in a more cheerful mood.

This cheerfulness faded, however, as years and years went by and the soul saw nothing of extraordinary beauty. Sad thoughts again came to the fore:

"This world gushed forth from God's will just like a spring of living waters and is now flowing on and on through time. The more it flows, the more earth and dust does it gather, the more turbid and impure does it become, the less gifts for heaven can one find in it. People are becoming pettier, good deeds more minute, sins tinier than specks of dust, actions ever less visible to the eye."

A further thought came to the soul: "If God were to weigh all the virtues and vices of the entire world at the same time, the pointer would hardly budge or vibrate. The world too is incapable of moving up or down. It too is wandering aimlessly between the radiant heaven and the dark abysmal pit. The adversary and the advocate would be fighting over it eternally, even as light contends eternally with darkness, warmth with cold, life with death. The world is in constant motion and yet it can neither ascend nor descend and, for this reason, there will always be weddings and divorces, births and funerals, joyous feasts and fruits of sorrow, love and hate, always, always."

Suddenly, the soul was roused from its brooding by the noise of trumpets and drums.

Looking down, it saw a German city. Slanting roofs encircled the square before the town hall. This square was filled with people in colorful clothes. The windows were crowded with onlookers. People even lay on roofs or sat astride the wooden beams jutting from the walls beneath the roofs. The balconies were overflowing.

נישט פֿון דעם וואָס איז טײַער און האָט אַ ווערט אױף דער דאַזיקער וועלט! עס איז געווען אַ ביסל ערד, ארץ־ישראל־ערד אין קבֿר אַרײַן, און דאָס האָט דער גבֿיר געוואָלט ראַטעווען פֿאַר פֿרעמדע הענט און אויגן און מיט זײַן בלוט דער גבֿיר געוואָלט ראַטעווען פֿאַר פֿרעמדע הענט און אויגן און מיט זײַן בלוט באַשפּריצט....

כאַפּט די נשמה אַ פֿאַרבלוטיקטן שטויב פֿון ארץ־ישראל־ערד און מעלדט זיך דערמיט בײַ דער פֿורטקע אין הימל....

די ערשטע מתנה איז אַנגענומען געוואַרן.

## די צוויישע מתנה

- געדענק, האָט דער מלאך צוגערופֿן, פֿאַרמאַכנדיק הינטער איר די פֿורטקע פֿון הימל: נאָך צוויי מתנות!
  - . גאָט װעט העלפֿן! האָפֿט די נשמה און פֿליט פֿריילעך צוריק אַראָפּ

די פֿרייד האָט מיט דער צײַט אָבער אױפֿגעהערט. עס גייען װײַטער אַװעק יאָרן און יאָרן, און זי זעט נישט קיין אױסטערליש שיינס... און עס באַפֿאַלן זי צוריק די טרױעריקע געדאַנקען:

יווי אַ לעבעדיקער קוואַל האָט די וועלט אַרויסגעשלאָגן פֿון גאָטס ווילן און רינט און רינט וויַטער אין דער צײַט. און וואָס וויַטער זי רינט, מער ערד און שטויב נעמט זי אין זיך אַרײַן; טריבער, אומריינער ווערט זי; ווייניקער מתנות געפֿינט מען אויף איר פֿאַרן הימל... קלענער ווערן די מענטשן, דראָבנער די מיצוות, שטויביקער — די עבֿרות; מעשׂים — נישט מיטן אויג צו דערזען!...

אוען גאָט — טראַכט זי ווײַטער — זאָל הייסן איבערוועגן מיט אַ מאָל הי מיצוות מיט די עבֿרות פֿון דער גאַנצער וועלט, וואָלט זיך אויך דאָס צינגל קוים גערירט, קוים־קוים געציטערט....

די וועלט קען אויך נישט אַראָפּ און נישט אַרויף... זי איז אויך נעד ונד צווישן ליכטיקן הימל און פֿינצטערן שאול תּחתּיה... און דער קטיגור מיטן סניגור וואָלטן זיך דעריבער אייביק געראַנגלט, ווי עס ראַנגלט זיך דאָ אייביק ליכט מיט פֿינצטערקייט, וואַרעמקייט מיט קעלט, לעבן מיט טויט....

יזי וויגט זיך, די וועלט, און קען נישט — נישט אַרויף, נישט אַראָפּ, און עס וועלן דעריבער אייביק זײַן חתונות און גטן, בריתן און לוויות, סעודות־מיצווה און סעודות־הבֿראה... און ליבשאַפֿט און האַס... אייביק, אייביק״....

פּלוצלינג וועקן זיך קולות פֿון טראָמפּייטן און הערנער....

זי קוקט אַראָפּ — אַ דײַטשע שטאָט (פֿאַרשטייט זיך אַ פֿאַרצײַטישע), אַלערליי אויסגעבויגענע דעכער רינגלען אַרום דעם פּלאַץ פֿאַרן מאַגיסטראַט. און פֿול מיט פֿאַרשיידן־פֿאַרביק־געקליידטע מענטשן איז דער פּלאַץ; פֿול קעפּ אין די פֿענצטער; מענטשן ליגן אויף די דעכער אַרום. טייל זיצן רײַטנדיק אויף די באַלקן, וואָס שטאַרן אַרויס בײַ די ווענט אונטער די דעכער, פֿול געפּראָפּט זענען די באַלקאָנען....

In front of the town-hall was a table covered with a green cloth with golden fringes and tassels. The magistrates sat at the table. They were dressed in satin robes embroidered with golden frogs and in sable hats with white feathers fluttering from shining buttons. At the head of the table sat the presiding official, wearing a ravenous eagle as insignia on his hat.

On one side a Jewish girl stood fettered. Near her ten attendants held in check a wild horse. The presiding officer arose and, turning towards the audience, read from a paper the sentence pronounced upon the Jewish girl:

"This Jewess, offspring of Jewish parents, committed a great sin, a monstrous sin, which even all-merciful God could not forgive. She stole out of the ghetto on our recent holy day and walked about through our pure streets. She desecrated with her shameless eyes our sacred procession, our holy images, which we carried about our streets to the accompaniment of psalms and the beating of drums. With her accursed ears, she listened to the singing of our white-robed, innocent children and to the music of our holy drums.

"What certainty have we that the devil, the impure devil, who assumed the shape of this Jewish girl, the accursed rabbi's daughter, did not touch and desecrate one of our pure images? What could he want, the devil in this beautiful figure? For, I cannot deny that she is beautiful, as lovely as only the devil can make her. Just look at her insolently sparkling eyes beneath her modestly lowered lashes. Just look at that alabaster face, which long imprisonment paled but did not darken. Just look at her hands and the lean long fingers transparent in the sunlight. What did the devil want? Was it to tear a soul away from its devotion to the procession? Well, he succeeded. 'Look at this beautiful girl!' exclaimed one of our knights, a member of one of our finest families. This was too much for us to put up with. The armed attendants noticed her and seized her. The devil in her did not even resist. Why? Because our men were pure. They had just been absolved of all their sins and so the devil had no power over them. This, therefore, is the sentence pronounced by us upon the devil in the shape of this Tewish girl:

"'She is to be tied by her hair, by her long devilish hair, to the tail of this wild horse. Let the horse gallop and drag her like a corpse over the streets which her feet stepped on in defiance of our holy laws. May her blood besprinkle our stones and wash off the impurity which her feet have brought to them!'"

דריי מתנות 193

פֿאַרן מאַגיסטראַט שטייט אַ טיש, געדעקט מיט אַ גרין טוך מיט גאָלדענע פֿראַנדזן און טראַלבן. בײַם טיש זיצן די הערן פֿון מאַגיסטראַט, אין סאַמעטענע פֿראַנדזן און טראַלבן. בײַם טיש זיצן די הערן פֿון מאַגיסטראַט, אין סאָמעטענע קליידער אויף גאָלדענע האָקלען, אין סויבלנע היטלען מיט װײַטע פֿעדערן אויף בריליאַנטענע קנעפּ; אויבן אָן זיצט דער פּרעזידענט אַליין. אַ פֿרעסיקער אָדלער װײט אים איבערן קאָפּ....

אָן אַ זײַט שטייט געבונדן אַ ייִדיש מיידל. נישט ווײַט האַלטן צען קנעכט אַ זיינט שטייט געבונדן אַ ייִדישן אווילד פֿערד. און דער פּרעזידענט הייבט זיך אויף און לייענט פֿאַרן ייִדישן מיידל אַ פּסק פֿון אַ פּאָפּיר. און ער ווענדט זיך מיטן פּנים צום מאַרק:

אָט די ייִדין דאָ, די ייִדישע טאָכטער, האָט אַ שווערע זינד באַגאַנגען; אַ שווערע זינד וואָס גאָט אַליין, ווי גרויס זײַן באַרמהאַרציקייט זאָל נישט זײַן. וואָלט איר נישט געקענט מוחל זײַן....

זי האָט זיך אַרױסגעגנבֿעט פֿון געטאָ און איז אַרומגעגאַנגען, אין אונדזער.... הייליקן לעצטן יום־טובֿ, אױף אונדזערע ריינע גאַסן....

און זי האָט באַפֿלעקט מיט אירע אומפֿאַרשעמטע אויגן אונדזער הייליקע הייליקע פראָצעסיע; אונדזערע הייליקע הייליקע אונדזערע אונדזערע אונדזערע אונדזערע אונדער די גאַסן געטראָגן....

ימיט אירע פֿאַרשאָלטענע אויערן האָט זי אײַנגעזאַפּט דאָס געזאַנג פֿון אונדזערע ווײַס געקליידטע, אומשולדיקע קינדער און דאָס קלאַפּן פֿון די הייליקע פּויקן... און ווער ווייסט, צי האָט דער טײַוול, דער אומריינער טײַוול, וואָס האָט אויף זיך גענומען די געשטאַלט פֿון דער ייִדישער טאָכטער, פֿון פֿאַרשאָל־טענעם רבֿס טאָכטער, זיך נישט צוגערירט און נישט באַפֿלעקט אונדזערס אַ רייניקייט?

״וואָס האָט ער געוואָלט, דער טײַוול אין דער שיינער געשטאַלט? וואָרעם לייקענען קען איך נישט — שיין איז זי, שיין, ווי נאָר אַ טײַוול קען זיך מאַכן — זעט די חוצפּה־שטראַלנדיקע אויגן פֿון הינטער די צנועהדיקע אַראָפּגע־מאַכן — זעט די חוצפּה־שטראַלנדיקע אויגן פֿון הינטער די צנועהדיקע אַראָפּגע־לאָזטע זײַדענע ברעמען... זעט דאָס אַלבאַסטער־פּנים וואָס איז אין דער לאַנער תפֿיסה נאָר בלאַסער, אָבער נישט טונקעלער געוואָרן!... זעט אירע פֿינגער בײַ די הענט; די זון לײַכט דורך זיי אַדורך!...

און װאָס האָט ער געװאָלט דער טײַװל, אָפּרײַסן אַ נשמה פֿון דבֿקות... און עס איז אים געראָטן:

זעט דאָס שײנע מיידל! האָט אױסגערופֿן אונדזערער אַ ריטער פֿון — איינער פֿון אונדזערע שענסטע משפּחות....

און דאָס איז שוין געווען איבער דער מאָס - די האַלעבאַרדניקעס האָבן  $^{\prime\prime}$  זי באַמערקט און געכאַפּט - ער האָט זיך אַפֿילו ניט געווערט, דער טײַוול וואָרעם, ווי אַזוי? ריין זענען זיי דעמאָלט געווען, אָפּגערייניקט פֿון אַלע זינד, האָט ער אויף זיי קיין שליטה נישט געהאַט ....

און דאָס איז דעם טייוולס, אין געשטאַלט פֿון דעם ייִדישן מיידל, פּסק:

A wild shout of joy went up from all the throats round about the market-square. When the hysteria of wild shouts was over, the doomed girl was asked whether she had any last wish before her death.

"Yes," she replied, "I would like a few pins!"

"She must be out of her mind with terror!" muttered the magistrates.

"No!" she answered calmly and coldly, "this is my last wish and my only desire."

"Granted! And now, tie her!" commanded the presiding officer.

The armed attendants went over. Their hands trembled, as they tied the black long braids of the rabbi's daughter to the tail of the wild horse, which could hardly be restrained much longer.

"Stand back!" shouted the officer to the crowd in the square. The people fell back and kept close to the walls of the houses. All raised their hands, in which they carried whips or rods or kerchiefs. All were ready to chase the wild horse. All breaths were bated, all faces glowed, all eyes blazed. In the excitement, nobody noticed that the doomed girl bent down quietly, pinned the edge of her dress to her feet, and stuck the pins deep, deep into her flesh, so that her body could not be uncovered when the horse dragged her through the streets.

This action was noticed only by the poor wandering soul.

"Let go!" commanded the presiding officer, and the attendants jumped aside. The horse darted forward and a shout arose from all throats. All whips and rods and kerchiefs went into action, whirling and whistling through the air. The terrified horse rushed past the market-square, past streets and by-ways, and far out beyond the town.

The wandering soul drew a blood-stained pin from the leg of the dying girl and flew to heaven.

"Just one more gift!" the angel at heaven's gate comforted the soul.

#### IV

## THE THIRD GIFT

The soul flew down again. It needed but one more gift.

Again seasons and years passed by and the soul once more sank into melancholy. It imagined that the world was becoming still smaller, with pettier people and pettier deeds, good and bad. It reflected:

"If God (praised be his name!) should ever want to stop the world in its course and bring it to judgment, if God were to place on

צום צעפּ, צום אַנגע טײַװלאָנישע צעפּ, צום "צובינדן זאָל מען זי בײַ די האָר, בײַ די לאַנגע טײַװלאָנישע צעפּ, צום װילדן פֿערד....

זאָל עס לױפֿן און שלעפּן זי װי אַ הורג איבער די גאַסן װאָס אירע.... פֿיס האָבן געטראָטן קעגן אונדזער הײליקן געזעץ....

יזאָל איר בלוט באַשפּריצן און אָפּוואַשן די שטיינער, וואָס זי האָט פֿאַר־... אומרייניקט מיט אירע פֿיס״! — אומרייניקט מיט אירע

אַ װילד פֿריידגעשריי האָט זיך אױסגעריסן פֿון אַלע מײַלער אַרום, און אַז די פֿאַליע פֿון די װילדע געשרייען איז אַריבער, פֿרעגט מען די פֿאַר־ מישפּטע צום טױט, אױב זי האָט זיך נישט עפּעס װאָס צום לעצטן מאָל צו װינטשן.

- איך האָב, ענטפֿערט זי געלאַסן: עטלעכע שפּילקעס בעט איך! איך האָב,
  - וי איז דול פֿאַר שרעק! מיינען די הערן פֿון מאַגיסטראַט. —
- ביין! ענטפֿערט זי רויִק און קאַלט: דאָס איז מײַן לעצטער ווילן און פֿאַרלאַנג.

מען האָט עס איר צו ליב געטון....

צונד, קאָמאַנדירט דער פּרעזידענט, בינדט צו! —

עס גייען צו האַלעבאַרדניקעס און בינדן צו מיט ציטערדיקע הענט דעם עס גייען צו האַלעבאַרדניקעס און בינדן צום וויידל פֿון ווילדן פֿערד, וואָס מען קען שוין קוים דערהאַלטן....

מאַכט אַ װאַרע! קאָמאַנדירט װײַטער דער פּרעזידענט צום עולם אױפֿן פּלאַץ, און עס װערט אַ גערודער. דער עולם שטעלט זיך און דרינגט זיך צו צו די ווענט פֿון די הײַזער, און אַלע הייבן אױף די הענט, װער מיט אַ בײַטש, װער מיט אַ שפּיצרוט, װער מיט אַ טוך אין דער האַנט, און אַלע זענען גרייט צו יאָגן דאָס װילדע פֿערד, יעדערנס אָטעם איז געשטיקט, אַלע פּנימער פֿלאַמען, אַלע אױגן בליצן, און אין גערודער באַמערקט נישט קיינער, װי די פֿאַרמישפטע בייגט זיך שטיל אַראָפּ און שפּיליעט זיך צו די זױם פֿונעם קלייד צו די פֿיס און שטעקט טיף, טיף אַרײַן די שפּילקעס זיך אין לײַב — עס זאָל איר לײַב נישט אַנטפּלעקט װערן, װען דאָס פֿערד װעט זי שלעפּן אין די גאַסן....

באַמערקט האָט עס נאָר די נע־ונדניצע --- די נשמה

לאָזט דאָס פֿערד! קאָמאַנדירט דערווײַל ווײַטער דער פּרעזידענט, און די קנעכט זענען דערפֿון אָפּגעשפּרונגען, און מיט אַ מאָל האָט עס זיך אויס־געריסן. און אויסגעריסן האָט זיך אויך אַ געשריי פֿון אַלע מײַלער, און עס ווייען און פֿײַפֿן אין דער לופֿט אַלע בײַטשן, שפּיצרוטן און טיכער. און ווילד דער־שראַקן יאָגט דאָס פֿערד איבערן מאַרק, איבער גאַסן און הינטערגאַסן אַרױס, אַרױס פֿון שטאָט....

און די נשמה, די נע־ונדניצע, האָט שוין אַרויסגעצויגן אַ פֿאַרבלוטיקטע שפּילקע פֿון דער פֿאַרמישפּטערס פֿוס און פֿליט שוין מיט איר צום הימל אַרויף!

. נאָך איין מתנה אין גאַנצן! טרייסט זי דער מלאך בײַ דער פֿורטקע.

one side an advocate who would pour out of a white bag rubble and specks of dust and on the other side an adversary who would pour out his bits and crumbs, a long, long time would elapse before the bags would be emptied—so much pettiness, so many little things.

"But, after the bags were emptied, what would the result show?

"The pointer would most certainly remain in the middle.

"With such trivialities, with so much pettiness, what was there that could make an appreciable difference in the weight? What? Another feather, another straw, another grain of chaff, another speck of dust?

"What would God do with a world in such a condition? What decision would he arrive at?

"Would he decide to hurl the world back into void and emptiness? Of course not! The sins do not outweigh the good deeds.

"Would he decide to redeem the world? Most certainly not: the good deeds do not weigh more than the sins.

"Was it not more likely than he would say: 'Go on, fly between hell and paradise, love and hate, pitying tears and steaming blood, cradles and graves, ever on and on!'"

The soul was, however, destined to attain salvation. It is roused from its gloomy thoughts by the sound of drums.

Where? When?

It did not recognize either place or time.

It merely saw the courtyard of a prison. The rays of the sun playfully glided along the iron bars and the little windows and also reflected from the shining metal of the guns stacked-up beside the wall. The soldiers were given whips, which they held in their hands.

Two long rows of soldiers were lined up, with a narrow passage in between. Someone was to be driven through the gauntlet.

Who?

A mere Jew of ordinary appearance, with a tattered shirt on his emaciated body and a skullcap on his half-shaven head. Now he was led over to the gauntlet.

Why this punishment? Who knows? This happened before our days. It might have been for theft or robbery or cruelty or perhaps even some trumped-up charge. It was, after all, before our age of progress.

The soldiers smiled and thought to themselves: why did they line up so many of us? Why, he wouldn't last halfway.

דריי מתנות

## די דרימע מתנה

און צוריק פֿליט אַראָפּ די נשמה, אין גאַנצן נאָך איין מתנה דאַרף זי.
און עס גייען ווײַטער אַוועק זמנים און יאָרן, און עס באַפֿאַלט זי ווײַטער
אַ מרה־שחורה. די וועלט, דאַכט זיך איר, איז נאָך קלענער געוואָרן... נאָך
קלענערע מענטשן... נאָך קלענערע מעשים... די גוטע ווי די שלעכטע....
איין מאַל טראַכט זי:

יווען גאָט, געלויבט זאָל זײַן זײַן נאָמען, זאָל וועלן אַ מאָל אָפּשטעלן און סוף־
כּל־סוף מישפּטן די וועלט, אַזוי ווי עס איז, מיט אַ מאָל... און פֿון איין זײַט
זאָל זיך שטעלן אַ סניגור און שיטן פֿון ווײַסן זאָק אַרויס שרייטעלעך און שטוי־
בעלעך; און פֿון דער צווייטער זײַט — דער קטיגור זאָל שיטן זײַנע פּיצלעך
און ברעקלעך, וואָלט געדויערט און געדויערט איידער די זעק וואָלטן ליידיק
געוואָרן... אַזוי פֿיל קלייניקייטן, אַזוי פֿיל!

אָבער אַז די זעקלעך װאָלטן שױן לײדיק געװאָרן, װאָס װאָלט געװען? ״דאָס צינגל װאָלט געװיס געבליבן שטײן אין דער מיט!

רבע אָדנישט אָיבער קלייניקייטן, ביַיַ אַזוי פֿיל קלייניקייטן קען גאָרנישט איבער  $_{\sim}$  װעגן... װאָרעם װאָס? נאָך אַ פֿעדערל, נאָך אַ שטרויעלע, נאָך אַ פּלעװע, נאָך אַ שטױב !....

יאון וואָס וואָלט גאָט געטון? וואָס וואָלט ער געפּסקנט? "און וואָס וואָלט אַ

.... מיצות הו־ובֿהו? נישט: די עבֿרות וועגן נישט איבער די מיצוות

... אויסלייזן? אויך נישט: די מיצוות וועגן נישט איבער די עבֿרות... "וואָס דען?

גיהנום און גיהנום און ... פֿלי ווײַטער צווישן גיהנום און ... גין ווײַטער און האַס, רחמנותדיקע טרערן און רויכערדיק בלוט ... צווישן גי־עדן, ליבשאַפֿט און האַס, רחמנותדיקע טרערן און רויכערדיק בלוט ... צווישן ווייַטער, ווײַטער!״

דער נשמה איז אָבער באַשערט געווען אויסגעלייזט צו ווערן. פֿון די שווערע מחשבֿות וועקט זי אַ קול פֿון פּויקן....

וור איז זי, וועד?

זי דערקענט נישט דעם אָרט, נישט די צייַט....

נאָר אַ פּלאַץ פֿאַר אַ תפֿיסה זעט זי... אָן די אײַזערנע גראַטן אין די קליינע פֿענצטערלעך ציען זיך שפּילנדיק די שטראַלן פֿון דער זון... זיי גליטשן זיך אויך אָן די שטיקן פֿון צוזאַמענגעשטעלטן געווער בײַ דער װאַנט. די סאָל־דאַטן האָבן אין האַנט אַרײַן ריטער באַקומען...

אין צוויי לאַנגע שורות, מיט אַ שמאָלן דורכגאַנג אין דער מיט, האָט מען זיי אויסגעשטעלט: ״דורך אַ סטרוי״ וועט מען טרײַבן ....

וועמען?

עפּעס אַ ייִדל מיט אַ צעריסן העמד אויפֿן מאָגערן לײַב, מיט אַ יאַרמלקע עפּעס אַ ייִדל מיט אַ צעריסן העמד אויפֿן האַלב געגאָלטן קאָפּ. אָט פֿירט מען אים צו.

פֿאַר װאָס קומט עס אים? װער װייסט, אַ פֿאַרצײַטישע זאַך! אפֿשר פֿאַר פֿאַר אַ גנבֿה, אפֿשר פֿאַר אַ גזלה צי אַ רציחה, און אפֿשר אַ בילבול... עס איז דאָך אַ גנבֿה, אפֿשר פֿאַר אַ גזלה צי אַ רציחה, געווען פֿאַר צײַטן....

He was shoved over and pushed in to the passage between the lines. He started to walk. He went erect. He neither stumbled nor fell. He received lashes and he endured.

Fierce anger gripped the soldiers. He was still walking, still on his

feet!
The whips whistled through the air like demons. They wound about the body like snakes. The blood of the emaciated body spurted unceasingly.

Hu-ha! Hu-ha!

He was half way through, when a soldier struck too high and off came the cap from the head of the victim. After a few paces, the doomed Jew noticed this. He stopped short, he hesitated, he reflected a moment, he made up his mind, and he turned around: he would not go with head uncovered. He retraced his steps to the spot where the cap had fallen. He bent down and picked it up. Then he continued on calmly, red and bloodstained but with the Jewish cap on his head. He walked erect until he collapsed.

And as he fell, the soul flew over and caught the cap, which had caused him so many extra lashes, and rushed with it up to heaven's

gate.

The third gift was also accepted.

The saints interceded in behalf of the poor soul and the gates o paradise were opened for it after these three gifts.

The heavenly oracle said:

"Really beautiful gifts, gifts of extraordinary loveliness. They are of no practical use or material value, but their beauty is indeed rarc

און די זעלנער שמייכלען און טראַכטן: נאָך וואָס האָט מען אונדז אַזױ פֿיל גענומען און אויסגעשטעלט? ער וועט נישט אויסהאַלטן די העלפֿט!

נאָר אָט שטופּט מען אים צווישן די שורות אַרײַן, אָט גייט ער... און ער גייט גלײַך און שטרויכלט נישט און פֿאַלט נישט... ער לייזט שמיץ און האַלט זיי אויס....

אַ גרימצאָרן כאָפּט אָן דעמאָלט די סאָלדאַטן! ער גייט נאָך, ער גייט! און די ריטער פֿײַפֿן אין דער לופֿט ווי רוחות און כאָפּן אַרום דאָס לײַב ווי די שלאַנגען. און דאָס בלוט פֿון מאָגערן גוף שפּריצט און שפּריצט, און הערט נישט אויף צו שפּריצן!

הורהא! הורהא!

אין מיטן טרעפֿט אַ סאָלדאַט צו הויך און וואַרפֿט דעם פֿאַרמישפּטן אַראַפּ די יאַרמלקע פֿון קאָפּ. נאָך עטלעכע טריט באַמערקט ער עס, דער פֿאַר־ מישפּטער... ער גיט זיך אַ ריר, גלײַך ער האָט אַ יִישובֿ, און איז זיך מיישבֿ, און דרייט זיך אום: ער וועט נישט גיין בגילוי הראָש, און ער גייט צוריק ביז צום אָרט, ווו די יאַרמלקע ליגט, ער בייגט זיך אײַן און הייבט זי אויף, און דרייט זיך צוריק אויס און גייט ווײַטער רויִק, רויט פֿאַרבלוטיקט, נאָר מיט דער יארמלקע אויפֿן קאָפּ. אַזוי גייט ער, ביז ער פֿאַלט....

און אַז ער איז געפֿאַלן, איז צוגעפֿלויגן די נשמה און געכאַפּט די יאַרמלקע וואָס האָט אַזוי פֿיל אומזיסטע שמיץ געקאָסט, און איז אַרויף מיט איר צו דער פֿורטקע פֿון הימל.

און די דריטע מתנה איז אויך אָנגענומען געוואָרן!

און די צדיקים האָבן זיך פֿאַר איר געמיט: די טויערן פֿון גן־עדן האָבן זיך איר נאָך די דרײַ מתּנות געעפֿנט!

און דער אורים ותומים האָט געזאָגט:

אמת שיינע מתנות, אויסטערליש שיינע... צו ניץ קומען זיי נישט. — אמרנישט לתשמיש, אבער לנוי — אויסטערליש.

## BESIDE THE DYING

I

The Guardian of Paradise—a resplendent angel, an emanation of the Lord's radiant grace—came out of the Garden of Eden at twilight. Worried and upset, he opened a window of heaven, put out his radiant head, turned with a sad, trembling voice to the setting sun, and asked:

"Do you know, sun, what has happened to Leibl Konskivoler?"

The sun was silent. The sun did not know.

Still more worried, the angel drew back his radiant head.

And there was reason to be alarmed.

For many, many years all seven heavens had resounded twice daily with Leibl Konskivoler's *Shma Yisroel*: "Hear, O Israel, the Lord is One!"

Like silver pellets his "O-o-one" spread out at the feet of the heavenly throne. This "O-o-one" thrilled and buzzed and hummed and seethed like a winged host that on a summer's night yearns and pines so ardently for the flame until it is burnt and consumed in the ecstasy and pain of love.

At the morning prayer this melody was still heard. But at eventide it was no longer audible.

Therefore in the symphony of prayers resounding throughout the worlds a note was missing. In the orchestra an instrument had sud denly stopped playing; a string had snapped and a first violin had been silenced.

Perhaps Leibl Konskivoler forgot to say his afternoon prayers?

Would he make up for this lapse when reciting his evening prayers?

The sun sank ever lower. The quiet hidden shadows sallied forth from their hiding places. They crept out of the rocky crevices of the seagirt rocks, out of the caves and caverns of the desolate wastes from behind the trees and twigs and leaves of the deepest forests—

# בים גוסם צוקאפנס

1

דער שמש פֿון גן־עדן — אַ ליכטיקער מלאך — אַן אָפּגלאַנץ פֿון זײַן ליבן נאָמענס שטראַלנדיקער גענאָד, קומט איין מאָל פֿאַר נאַכט פֿון גן־עדן אַרױס און עפֿנט, צערודערט און פֿאַרזאָרגט, אַ פֿענצטערל פֿון הימל, בייגט אַרױס דעם שטראַלנדיקן קאָפּ און װענדט זיך מיט אַ טרױעריקער, ציטעריקער שטים צו דער אונטערגייענדיקער זון און פֿרעגט:

ווייסטו נישט, זון, וואָס בײַ לייבל קאָנסקיוואָלער טוט זיך?

די זון שווייגט; זי ווייסט נישט.

ַנאָך אומרויִקער ציט דער מלאך זײַן שטראַלנדיקן קאָפּ צוריק.

און נישט אומזיסט איז אומרויק דער מלאך.

שוין מכּמה וכּמה שנים רוישן צוויי מאָל אין טאָג אַלע זיבן הימלען מיט לייבל קאָנסקיוואָלערס "שמע ישׂראל"....

ווי אַ זילבערנער שרויט צעשיט זיך זײַן ״אח——ד״ צופֿוסנס בײַם כּסא הכָּבֿוד... און עס קוילערט זיך דער ״אחד״ און זומט, און ברומט, און זידט ווי אַ מחנה זומער־פֿייגעלעך וואָס גלוסט און בענקט צו דער פֿלאַם, ווערט צוגעצויגן צו איר און בריט זיך און ברענט אין איר, מיטן גרעסטן תענוג פֿון ״יסורים של אַהבֿה״....

.דאָס לעצטע מאָל האָט ער אים צו שחרית געהערט

צו מינחה האָט ער שוין געפֿעלט.

אין בעט און לויבגעזאָנג פֿון אַלע וועלטן איז דעריבער אַ פּגימה געווען....

אין אָרקעסטער איז פּלוצלינג שטיל געוואָרן אַ כּלי; אַ סטרונע בײַ אַן ערשטער פֿידל האָט געפּלאַצט און איז פֿאַרשטומט געוואָרן.

צי האָט לייבל קאָנסקיוואָלער פֿאַרגעסן צו דאַוונען מינחה?

וועט ער זאָגן צוויי שמונה־עשרהס בייַ מעריבֿ?

נידעריקער לאָזט זיך דערווײַל אַראָפּ די זון. די שטיל באַהאַלטענע שאָטנס קריגן רשות, אַרויסצוקומען פֿון זייערע באַהעלטענישן, — און זיי קריכן אַרויס פֿון די שפּאַלטן אין די פֿעלדזן בײַ ימים, פֿון גריבער און היילן אין וויסטע מידבריות, פֿון אונטער ביימער און צווישן צווײַגן און בלעטער אין די טיפֿסטע וועלדער... און זיי פֿאַרשפּרייטן זיך איבערן יישובֿ און פֿלעכטן זיך אַרום ....

and they spread out over the habitations of men and entwined themselves about and about....

And now the sun had set. Silently, moon and stars came forth glittering, to assume for the night the dominion over the earth.... They spun and wove their magic web—a thin and silvery net covering the tired globe....

Together with the sun there departed from the heavens the animal whose brow bore the inscription "Truth" and together with the moon there swam into view from the opposite side the animal with the silver braid on its forehead, and the inscription "Faith."

Soon the gates of heaven opened in awed silence and admitted hosts of souls, the souls of sleeping mortals, who come up night after night to record in the sacred books how the day has been spent.

The quills squeaked. And myriads upon myriads of wings rustled, some white as snow, most gray and stained, a few red as blood.

All the seven heavens were filled with a mingled sound of prayer, penitence, longing, love, hope, and fear . . . when suddenly everything stopped as if benumbed.

A silvery mist curled itself about the heavenly throne, twined and curved and became ever darker and darker...

And out of the mist was heard a wailing as of a dove:

"Alas! that I have brought desolation to my house! ..."

"Alas! that I have consumed my palace!..."

"Alas! that I have cast out my son, my only son!"

And a shudder of pity went through all the seven heavens....

Silence reigned again, all breaths were bated, as though expecting a miracle, a marvel, a new tiding.

But nothing happened!

From below a voice became audible: the crowing of the rooster.

The mist left the heavenly throne, the awesome spell was broken and dissolved . . . the windows of heaven were opened once more and the souls flew out again . . . angels with bejewelled wings hurried on the souls of the lingering, the trembling, the weeping, and the frightened.

Before long there was heard from below the call to dawn.

Soon the symbol "Faith" on the silver braid grew paler and paler. A thin, reddish ray dawned in the east.

The Guardian of Paradise awakened as if from a profound dream, walked over and opened once more a little window in heaven, put out his head and called:

און גלײַך מיט דער זון איז איבערן הימל פֿאַרזונקען געװאָרן די חיה מיט דער אויפֿשריפֿט ״אמת״ אויפֿן שטערן, און צוזאַמען מיט דער לבֿנה איז אַרױס־ געשװוּמען פֿון דער צווייטער זײַט די חיה מיט דער זילבערנער טרעסט אויפֿן שטערן און מיט דער אויפֿשריפֿט ״אמונה״....

און באַלד עפֿענען זיך שטילשווײַגנדיק די טויערן פֿון הימל. און לאָזן אַרײַן גאַנצע מחנות נשמות פֿון אײַנגעשלאָפֿענע מענטשן װאָס קומען נאַכט אַרײַן גאַנצע מחנות נשמות פֿון אײַנגעשלאָפֿענע מיכער. װי אַזױ עס האָט זיך אַפּגעלעבט דער טאָג....

און עס סקריפּען די פֿעדערן, און עס רוישן מיִליאָנען־מיליאַסן פֿליגל, טייל ווײַסע ווי שניי, ס׳רובֿ גרויע און פֿאַרפֿלעקטע, מאַנכע אויך רויט פֿאַר־ בלוטיקטע....

און אַלע זיבן הימלען ווערן פֿול מיט אַ געמישט גערויש פֿון געבעט. חרטה, בענקעניש, ליבשאַפֿט, האָפֿענונג און שרעק... און פּלוצלינג בלײַבט אַלץ ווי פֿאַרשטאַרט.

אַרום כּסא־הכבוד וויקלט זיך שטיל אַ זילבערנער נעפּל, וויקלט זיך און וויקלט זיך און ווערט טונקעלער און טונקעלער....

און פֿון אונטערן נעפּל הערט זיך אַ ברומען ווי פֿון אַ טויב:

.... וויי איז מיר, וואָס איך האָב חרובֿ געמאַכט מײַן הויז....

....אָב פֿאַרברענט מײַן פּאַלאַץ....

יוואָס איך האָב פֿאַרטריבן מײַן זון, מײַן אײנציקן זון״..... און אַ שוידער פֿון רחמנות גייט דורך אַלע זיבן הימלען....

און עס ווערט ווײַטער שטיל, אַלץ האָט זײַן אָטעם פֿאַרהאַלטן, וואַרטנדיק ווי אויף אַ נס, אויף עפּעס אַ ווונדער, אויף אַ בשורה אַ נײַע....

עס איז אָבער גאָרנישט געשען....

עס דערהערט זיך פֿון אונטן אַ קול: עס קרייט דער האָן.

פֿון כּסא הכּבֿוד גייט אָפּ דער נעפּל, דער פֿאַרכּישופֿטער שױדער פּלאַצט און צערינט... עס עפֿענען זיך װײַטער די פֿענצטער פֿון הימל, די נשמות פֿליען און צערינט... מלאָכים מיט בריליאַנטענע פֿלעדערװישן יאָגן אַרױס די פֿאַר־צוריק אַרױס... מלאָכים מיט בריליאַנטענע פֿלעדערװישן יאָגן אַרױס די פֿאַר־שפּעטיקטע, די פֿאַרציטערטע, פֿאַרװײנטע און טיף דערשראָקענע....

עס דויערט נישט לאַנג, און מען הערט ווי מען קלאַפּט אונטן צו ....

באַלד הייבט אָן בלאַס און בלאַסער צו ווערן דער צייכן ״אמונה״ אויף דער זילבערנער טרעסט. אַ דינער, רויטלעכער שטראַל וועקט זיך פֿון מיזרח־זײַט....

עפֿנט און עפֿנט איז חלום, גייט צו און עפֿנט זיך ווי פֿון אַ טיפֿן חלום, גייט צו און עפֿנט נאָך אַ מאָל אַ פֿענצטערל אין הימל, בייגט אַרויס דעם קאָפּ און רופֿט פֿרעגנדיק:

"Moon and stars, before you disappear, can't you tell me what happened to Leibl Konskivoler . . . an old man?"

In the distance a tiny star flared up in golden array, swam over to the little window, and replied:

"I know, O radiant angel! I floated past Konskivole and peered into his window. He is dying, Leibl Konskivoler . . . an old man... his white beard above his quilt glistens like pure silver . . . but his face is shriveled and yellow.... I saw how a feather was placed under his nostrils but I did not see it move."

The angel, the Guardian of Heaven, didn't wait to ask anyone for permission but on his own initiative he darted down to earth to fetch Leibl Konskivoler's soul....

There would be an unexpected joy in the Garden of Eden.

So he thought.

Angels fly quickly—but black angels no less than white.

And when the radiant angel came down, he found a dark angel already standing at the head of the dying person.

Had the dark angel set out earlier or was his distance to our abode shorter? Who knows?

"What are you doing here?" cried out the radiant angel in amazement and fear. "Don't you know, this is Leibl Konskivoler?"

"So what?" laughed the black angel, and two rows of white teeth sparkled in his distorted mouth.

"This is my soul. I am the Guardian of Paradise."

"Pleased to meet you!" bowed the black angel. "I am only a menial of hell. But let's see!" He poked his foot under the bed of the sick person and out came a bag neatly tied.

"What's in this bag?"

"Tallis and Tefillin," the good angel essayed a guess.

"Hidden under the bed? Nonsense! Sins are hidden!"

He bent down to the bag, untied it, spread it open, and kicked it with his foot—a golden glitter was scattered over the room, a golden clang followed—gold coins poured out....

"Stolen gold, robber's gold!" exclaimed the black angel, "obtained through fraud from persons less clever, purloined from widows, swindled from orphans, taken from charity boxes . . . coins washed with tears, bloodstains from human hearts cling to them . . . see, how he comes to life if his gold is touched."

The dying person tossed about with closed eyes.

לבֿנה און שטערן, איידער איר פֿאַרשווינדט, צי קענט איר מיר נישט – זאָגן, וואָס עס האָט מיט לייבל קאָנסקיוואָלער פּאַסירט?

און דעמאָלט האָט זיך גאָלדן צעפֿלאַקערט אַ קליין שטערנדל פֿון װײַטן. איז צוגעשװוּמען צום פֿענצטערל און האָט געענטפֿערט:

איך ווייס, ליכטיקער מלאך! ---

איך בין דורך קאָנסקיוואָלע געשוומען און האָב אין זײַן פֿענצטערל אַרײַגעקוקט... ער שטאַרבט, לייבל קאָנסקיוואָלער... אַן אַלטער מאַן... זײַן ווײַסע באָרד איבער דער קאָלדרע בלאַנקט ווי ריין זילבער... נאָר דאָס פּנים איז אײַנגעשרומפּן און געל... איך האָב געזען, ווי מען האָט אים אַ פֿעדער אונטער די נאָזלעכער געלייגט; איך האָב אָבער נישט געזען, זי זאַל זיך רירן.

און דער מלאך, דער שמש פֿון גן־עדן, האָט בײַ קיינעם קיין רשות ניט גענומען, על דעת עצמו איז ער אַראָפּגעשאָסן אויף דער ערד נאָך לייבל גענומען, על דעת ממה.

עס וועט אַן אומגעריכטע פֿרייד זײַן אין גן־עדן.

אַזוי האָט ער געטראַכט.

פֿלינק פֿלֹּיִען מלאָכים, נאָר — די שוואַרצע ווי די ווײַסע....

און אַז דער ליכטיקער מלאך איז אַראָפּגעקומען, האָט ער שוין געטראָפֿן אַ פֿינצטערן מלאך בײַם גוסס צוקאָפּנס.....

צי איז דער פֿינצטערער פֿריער אַרױס, צי האָט ער צו אונדז אַ קירצערן ווער ווייסט?

- ווּאָס טוסטו דאָ? וווּגדערט זיך דער ליכטיקער מלאך, דערשראָקן. עס איז דאָך לייבל קאָנסקיוואָלער!
- איז װאָס? לאַכט דער שװאַרצער. און צװײ שורות װײַסע צײן בליצן אים אַרױס פֿון אױסגעקרימטן מױל....
  - דאָס איז מײַן נשמה! איך בין שמשׁ פֿון גן־עדן.
- זייער אָנגענעם! מאַכט דער שוואַרצער אַ העוויה, איך בין נאָר אַ זייער אָנגענעם! לאַפּיטוט פֿון גיהנום, נאָר לאָמיר זעען!

און עס רוקט און עס קראַנקנס בעט, און עס רוקט זיך מיט אַ שאַר מיט אַ פֿוס אונטערן קראַנקנס בעט, און עס רוקט זיך אַרויס אַ פֿאַרבונדענער זאַק.

- וואָס ליגט דאָ אין זאַק? ---
- . טלית ותּפֿילין, וויל דער גוטער מלאך טרעפֿן.
- אונטערן בעט באַהאַלטן? עבֿרות באַהאַלט מען! —

און ער בייגט זיך אַראָפּ צום זאַק און בינדט אים אויף, און עפֿנט אים, און ער בייגט זיך אַראָפּ צום זאַך פֿוס - אַ גאָלדענער גלאַנץ וואַרפֿט זיך איבער דער שטוב, אַ גאָלדענער קלאַנג לױפֿט אים נאָך - גאָלדענע רענדלעך שיטן זיך אױס....

אויס דער שוואַרצער מלאך — אויס - גנבֿה־געלט, גזלה־געלט! רופֿט אויס דער שוואַרצער מלאך בי גענאַרט בײַ יתומים, פֿון צדקה־גענאַרט בײַ יתומים, פֿון צדקה־

The white angel stood trembling and covered his face with the first pair of his wings... through a crack of the blinds a ray of the morning sun broke in and fell upon the lids of the dying man. The lids trembled.

For the last time he opened his eyes a bit:

"Who is there?" asked the frothed, yellowed lips rustling like a rotting leaf....

"I," answered the dark angel, "I, who have come for your soul... come along!"

"Where to?"

"To hell!"

In terror, the eyes of the dying person closed again.

"Pray, pray to God!" called the good angel. "Repent . . . there is still time . . . give up your gold."

"Shma Yisroel . . ." the dying Leibl began.

"He will not give up!" said the dark angel and put his heavy, black wing over the dying face and under this wing the voice was stifled together with the person.

The white angel retired abashed.

## II

On a dark, damp midnight, amidst noise, shouting, and turmoil in hell, a sharp, shrill command cut through the air:

"Nachman of Zbarash is expiring . . . he used to cut his nails without skipping and to throw away the parings . . . more than once he forgot to say his afternoon prayers. Who is going after his soul?"

"I!" exclaimed an infernal angel. "Meanwhile prepare a boiling kettle of pitch."

He jumped up and flew out of hell.

Infernal angels fly quickly but fortunately so do good angels. Perhaps the good angels are further from us but all-encompassing pity bears them on....

When the infernal angel came to the bed of the patient, he found a good white angel sitting at the head of the bed and speaking words of comfort:

"Don't be afraid of death, poor man . . . it is only a bridge, a short boundary between darkness and light . . . a transition from care and unrest to joy and rest. . . ."

But apparently the sick person could not hear; he was upset and his flaming eyes rambled along the walls.

פּושקעס אַרויסגענומען... מיט בלוטיקע טרערן זענען זיי געוואַשן און האַר־ ציקע בלוטפֿלעקן קלעבן אָן זיי... און זע, ווי ער וועקט זיך, אַז מען רירט זײַן גאַלד!

מיט פֿאַרשלאַסענע אויגן וואַרפֿט זיך דער גוסס....

פֿאַרציטערט בלײַבט דער װײַסער מלאך און פֿאַרשטעלט זיך דאָס פּנים מיט דער ערשטער פּאָר פֿליגל... דורך אַ שפּאַלט פֿון לאָדן רײַסט זיך אַרײַן ... אַ שטראַל פֿון דער מאָרגנדיקער זון, ער פֿאַלט איבערן גוססעס ברעמען זיי ציטערן.

צום לעצטן מאָל עפֿנט ער האַלב די אויגן אויף:

- ווער איז דאָ? פֿרעגן די פֿאַרשױמטע. פֿאַרגעלטע ליפּן מיט אַ שאָרך פֿון אַ פֿאַרפֿױלטן בלאַט.....
- איך, ענטפֿערט דער שלעכטער מלאך: איך, וואָס איך בין נאָך דײַן בין נאָך דײַן ... קום!
  - יווּ אַהין? --
  - אין גיהנום אַרייַן! ---

פֿאַר שרעק פֿאַלן דעם גוסס צוריק די אויגן צו.

- בעט, בעט גאָט! רופֿט דער גוטער מלאך: טו תשובֿה... עס איז נאָך צײַט... זײַ מפֿקיר דײַן גאָדֿד....
  - שמע... הייבט דער גוסס אַן. ...
- ער וועט ניט מפֿקיר זײַן! זאָגט דער שלעכטער מלאך און לייגט זײַן שוואַרצן פֿליגל איבערן גוססעס פּנים, און אונטערן פֿליגל ווערט דאָס שווערן, שוואַרצן פֿליגל איבערן גוססעס פּנים, און אונטערן פֿליגל ווערט דאָס קול צוזאַמען מיטן גוסס דערשטיקט.

.דער ווײַסער מלאך רוקט זיך צוריק אָפּ פֿאַרשעמט

2

אין אַ פֿינצטערער, פֿאַרגאָסענער האַלבער נאַכט, צווישן גערויש, געשריי און געפּילדער אין גיהנום, שנײַברט זיך דורך אַ שאַרף שנײַדנדיקער באַפֿעל:

- נעגל די נעגל נעגל פֿון זבאַראַזש גייט אויס... ער פֿלעגט זיך שנײַדן די נעגל נישט איבערגעהיפּערט, אַוועקוואַרפֿן... נישט איין מאָל פֿאַרגעסן מינחה צו נישט איבערגעהיפּערט, אַוועקוואַרפֿן... דאַוונען ווער גייט נאָך זײַן נשמה?
- איך! רופֿט זיך אָן אַ מלאך חבלה: גרייט דערווײַל צו אַ קאָכנדיקן קעסל סמאָלע.

ער שפּרינגט אונטער און פֿליט אַרויס פֿון גיהנום....

געשווינד פֿליִען שלעכטע מלאָכים, צום גליק אָבער גוטע אויך; די גוטע זענען אפֿשר ווײַטער פֿון אונדז, נאָר דאָס גרעסטע רחמנות טראָגט זיי....

און אַז דער מלאך חבלה איז צום קראַנקנס בעט געקומען, האָט ער שוין צוקאָפּנס אַ ווײַסן, גוטן מלאך געטראָפֿן. ער איז געזעסן און האָט געטרייסט:

עס איז נאָר אַ — שרעק זיך נישט, אָרעמער מענטש, פֿאַרן טויט... עס איז נאָר אַ בריק, אַ קורצע גרענעץ צווישן פֿינצטערקייט און ליכט... פֿון זאָרג און אומרו אַן איבערגאַנג צו רו און גליק....

The black angel remained standing near the door and looked amazed.

"Haven't you made a mistake, comrade?" he asked the angel of light.

"No," answered the good angel, "I am sent for his soul, his poor pitying soul; you can't possibly exercise any control over it!"

"But he didn't cut his nails in accordance with the law."

"I know," interrupted the good angel. "But, on the other hand, he never lived a moment for himself. He lived only for the feeble and the sick, for widows and orphans, for the sorrow-laden, the homeless, the tortured...."

"In our book is recorded how often he failed to say his afternoon prayers."

"But he never failed to help, when help was needed, he never failed to comfort, to encourage, and to strengthen whenever wings drooped in exhaustion, or whenever gall was about to pour over the purest souls, or whenever the last hope was about to set.... He never built a house for himself. He never even repaired the roof above his head. He never feathered his own bed. He never asked for a woman's love for himself or the joy that children bring. He always lived for others. He always put others ahead of himself."

Black clouds moved across the sky. For a second lightning cut through them but only for a second. Deeper darkness descended as the clouds became ever denser and denser.

The lightning waked the dying person for the last time.

"Who is there? Who sits at my head?" asked the parched lips.

"I, I, an angel of light, from the realm of the heavenly father... sent by him for your soul . . . come with me!"

"Where to?" asked the sick man.

"To heaven . . . to paradise!"

"Heaven . . . paradise?" muttered the fever-stricken man. "And what is life like, up there, in heaven, in paradise?"

"Wondrous . . . irradiated by God's grace, on glittering thrones, with golden crowns."

"Glitter . . . gold . . . crowns," stammered the dying patient. "What shall I be doing there?"

"Nothing. You won't have to do anything. Eternal rest is there, everlasting joy, enduring radiant happiness.... Come!"

"But what am I to do there?" The dying person turned with fast ebbing strength to the angel, "Is anyone there whom I can help?

נאָר דער קראַנקער, דוכט זיך, הערט נישט; ער איז פֿאַרטראָגן. און די פֿלאַמענדיקע אויגן בלאָנדזשען אַרום אויף די ווענט....

רז און דער שוואַרצער מלאך בלײַבט שטיין בײַ דער טיר און קוקט פֿאַר־ וווּנדערט....

- האָסט נישט קיין טעות, חבֿר? פֿרעגט ער דעם ליכטיקן מלאך. —
- ניין! ענטפֿערט דער גוטער: איך בין געשיקט געוואָרן נאָך דער נשמה, נאָך דער ריינער באַרעמהאַרציקער נשמה; דו קענסט איבער איר קיין שליטה נישט האָבן!
  - ער האָט נישט על־פּי דין די נעגל געשניטן!...
- איך ווייס, האַקט אים איבער דער גוטער מלאך: נאָר דערפֿאַר קיין אינציקע רגע פֿאַר זיך נישט געלעבט... נאָר פֿאַר שוואַכע און קראַנקע, פֿאַר אינציקע רגע פֿאַר פֿאַר פֿאַרפֿינצטערטע, פֿאַרוואָגלטע, פֿאַרמאַטערטע....
- ביַיַ אונדז אין בוך איז פֿאַרשריבן, וויפֿל מאָל ער האָט מינחה פֿאַר־ פֿעלט....
- בּאָר קיין מאָל נישט פֿאַרפֿעלט, ווען מען האָט געדאַרפֿט עמעצן העלפֿן. קיין מאָל נישט פֿאַרגעסן צו טרייסטן, צו האַרציקן און צו קרעפֿטיקן דאָרט, וווּ די פֿליגל זענען אַראָפּגעפֿאַלן מיד, וווּ די גאַל האָט געזאַלט די ריינסטע נשמה פֿאַרגיסן, וווּ די לעצטע האָפֿענונג, האָט זיך געדאַכט, איז פֿאַרשוווּנדן... ער האָט זיך קיין הויז נישט געבויט... דאָס דאַך איבערן קאָפּ נישט פֿאַרריכט, זײַן בעט זיך נישט ווייך געבעט, קיין ליבשאַפֿט בײַ קיין פֿרוי נישט געזוכט, אויף קיין נחת פֿון קינדער נישט געהאָפֿט... נאָר אַלץ פֿאַר אַנדערע... ווײַל אַלע אַנדערע האָט ער געהאַלטן בעסער פֿאַר זיך....

שוואַרצע וואָלקן ציִען זיך אין דרויסן איבערן הימל... אויף אַ רגע שויאַרצע וואָלקן ציִען זיך אין דרויסן און נאָך פֿעסטער ציִען זיך, שנײַדט זיי דורך אַ בליץ, נאָר ער ווערט פֿאַרלאָשן און נאָך פֿעסטער ציִען זיך, נאָך ענגער שליסן זיך צוזאַמען די דיקע, פֿינצטערע וואָלקנס.

דער בליץ האָט צום לעצטן מאַל דעם גוסס געוועקט.

- ווער איז דאָ בײַ מיר? ווער זיצט מיר צוקאָפּנס? פֿרעגן די פֿאַר־ ברענטע ליפּן.
- איך, איך, אַ ליכטיקער מלאך, פֿון זײַן ליבן נאָמענס ליכטיקער איך, אין פֿון זײַן ליבן נאָמען נאָך דײַן נשמה געשיקט!... און פֿון זײַן ליבן נאָמען נאָך דײַן נשמה געשיקט!
  - .וווּ אַהין? פֿרעגט דער קראַנקער.
  - צום הימל אַרויף, אין גן־עדן אַרייַן! —
- ווי אַזוי ווי אַזוי היק: און ווי אַזוי הימל... גן־עדן... שטאַמלט נאָך דער גוסס אין היק: און ווי אַזוי לעבט זיך דאָרט אין הימל, אין גן־עדן דאָרט?
- ... פֿון גאָטס גענאָד באַשטראַלט, אין גלאַנץ פֿון פּסא הכבֿוד... ביט גאָלדענע קרוינען אויף די קעפּ $\dots$
- גאָנץ... גאָלד... קרױנען... שטאַמלט דער גוסס נאָך: װאָס װעל איך דאָרט טון?
- וועסט נישט דאַרפֿן טון... דאָרט איז אייביק רו, אייביק ליכטיקער נחת, אַן אױפֿהער שטראַלנדיק גליק... קום!

Can I raise up the dejected, or heal the sick, or feed the hungry, or lave lips that are athirst, or seek out the lost? That above all was happiness for me!"

"No, not that!" answered the angel with hesitating voice. "Nothing of all that is to be found there; no one will need your help there."

"And what am I to do there, O angel, there where no one needs my soul, my heart, my tear of pity, my word of comfort, or my hand to lift them from the abyss?"

The dark angel heard and licked his tongue in glee. A smile of derision stretched his lips from ear to ear. He opened his mouth and two rows of white teeth sparkled in the dark room.

The angel of light sat distraught, unable to answer the dying person who continued to ask:

"What, O angel, what am I to do there?"

And the good angel turned to the window, looked up to heaven, and waited for counsel from above.... But heaven was shut; no word, no beam of light, no ray. Clouds raced past, ever darker and gloomier. A shadow fell on the face of the angel of light, the sky was leaden, angry, pitiless. He had never seen such a sky. He trembled and was afraid.

Meanwhile the angel of darkness approached the bed from the other side.

"You had better come with me," he whispered to the dying man.

"Where to?"

"To the realm of your heart's desire . . . to the unfortunate, the hungry, the parched . . . to the weary-hearted and the tortured, to the lost and the accursed, to those forgotten by God. You will not be able to help, but you can suffer with them, feel with them. . . ."

"I go! I go!" cried the patient with his last strength.

And the white angel left empty-handed.

- ער וואָס וועל איך דאָרט טון? דרייט זיך מיטן לעצטן כּוח דער אָבער וואָס וועל איך דאָרט דאָ וועמען צו העלפֿן, געפֿאַלענע אױפֿצוהײבן, גוסס אױס צום מלאך: איז דאָרט דאָ וועמען צו העלפֿן, דאָרשטיקע די ליפּן צו נעצן, פֿאַרלױ־ רענע צו זוכן און געפֿינען? דאָס איז דאָך מײַן גליק געווען!...
- נישט דער קול דער מלאך; ענטפֿערט מיט אַ נישט־זיכער קול דער מלאך; דאָס איז דאָרט נישט פֿאַראַן, דאָרט וועט קיינער נישט דאַרפֿן דײַן הילף....
- און וואָס וועל איך דאָרט טון, מלאך? דאָרט וווּ קיינער ברויך מײַן נשמה בישט מײַן האַרץ נישט; נישט מײַן רחמנותדיקע טרער אין אויג, נישט מײַן ווערן צו טרייסטן פֿון מויל, און נישט מײַן האַנט, אויפֿגעהויבן צו ווערן פֿון גרוב?

דער שלעכטער מלאך הערט און שטעקט אַרויס די צונג און באַלעקט זיך... אַ חוזק־שמייכל לייגט זיך אים איבערן מויל פֿון אויער צו אויער... ער עפֿנט דאָס מויל און צוויי שורות וויַיַסע ציין בליצן אויף אין דער פֿינצ־טערער שטוב....

און צערודערט זיצט דער ליכטיקער מלאך און ווייס נישט וואָס צו ענט־ פֿערן דעם גוסס....

- וואָס פֿאַרט, מלאך! וואָס פֿאַרט?

און דער גוטער מלאך דרייט זיך אויס צום פֿענצטער און קוקט אַרויס צום דער הימל און וואַרט פֿון דאָרט אַן עצה און אַ ראָט... נאָר פֿאַרשלאָסן איז דער הימל און וואַרט פֿון דאָרט אַן עצה און אַ פֿונק... און עס יאָגן אָן אַלץ נײַע און הימל; אָן אַ װאָרט. אַן אַ שטראַל, אָן אַ פֿונק... אַן עס יאָגן אָן אַלץ נײַע און נײַע, אַלץ שווערערע און שווערערע וואַלקנס אַן שאָטן פֿאַלט איבערן ליכטיקן מלאכס פֿנים, דער הימל זעט אויס האַרט און בייז, אָן רחמנות זעט ער אויס, ער האָט אים נאָך קיין מאָל אַזוי נישט געזען... ער בלײַבט פֿאַרציטערט.

מיט דער ווײַלע באַנוצט זיך דער שלעכטער מלאך און גענענט זיך צום בעט פֿון דער צווייטער זײַט.

- . קום בעסער מיט מיר, רוימט ער אייון דעם גוסס.
  - ווו אַהין? ---
- דאָרט װוּ דײַן האַרץ געלוסט ... צו די אומגליקלעכע, הונגעריקע, לעכ־ בנדיק־דאָרשטיקע... צו די פֿאַרחלשטע און פֿאַרמאַטערטע, צו די פֿאַרלױרענע, פֿאַרשאַלטענע, צו די פֿון גאָט פֿאַרגעסענע... העלפֿן װעסטו נישט קענען, אָבער צוזאַמען לײַדן, מיטפֿילן....
  - איך גיי! איך גיי! רופֿט דער קראַנקער אויס מיט קראַפֿט — אין דער ווײַסער מלאך איז אַוועק מיט ליידיקע הענט.

#### THOU SHALT NOT COVET!

As is well known, it is incumbent upon every Jew to fulfill the Torah in its entirety. Whatever part a Jew fails to complete in one reincarnation, he has to fulfill in the following, and whatever weakness he is guilty of in one sojourn on earth, he has to correct in the next—because the soul must return to the seat of the All-High whole and sound, pure and undefiled. For this reason, human beings who fulfill the entire Torah are removed from this world before their appointed time; their soul makes its exit from the body without pain; they ascend to heaven without experiencing purgatory. Saints can complete their earthly assignment in one or two transmigrations. Ordinary persons may require a hundred and more reincarnations and there are some who have to return again and again until the end of time, yea until Judgment Day, when the defiled souls are haled for sentence in the valley of Jehoshaphat or Jezreel.

But let us not go so far afield. I merely want to relate how a person can be forced to undergo an additional reincarnation because of some triviality, some slight error, and, as is customary, once a beginning has been made, one falls and continues to fall ever deeper and deeper.

Once upon a time there was a saintly person who was about to complete the sum of his reincarnations on earth. The soul was making ready to take its flight to its heavenly home, to the very seat of the Eternal from which it had originally been hewn. It was a soul purer than the finest gold. Room was already prepared for it on high and there was a hurrying to the gates of heaven, a rushing to give it a proper reception . . . but in the very last second the festive celebration had to be cancelled.

The saintly soul in its final transmigration had been embodied in a person who was easily satisfied, who got along on little, and whose interest in worldly pleasures was negligible, an ascetic, who devoted his days throughout his entire life to fasting and learning. His dying, therefore, became, alas, an ordeal of the most painful

## לא תחמוד

ווי עס איז באַקאַנט, מוז יעדער ייִד מקיים זײַן די גאַנצע תורה. און וואָס עס געראָט אים נישט מקיים צו זײַן אין גילגול, מוז ער מקיים זײַן אין צווייטן; און דאָס וואָס ער איז פּוגם אין איין גילגול, מוז ער אין צווייטן פֿאַרריכטן. וואָרעם די נשמה צום כּסא הכּבֿוד מוז צוריקקומען אַ גאַנצע, אָן אַ פֿעלער, און אַ ריינע, אָן אַ פֿלעק. און דעריבער ווערן די וואָס זענען מקיים די גאַנצע תורה נתעלה פֿאַר דער צײַט, און אָן צער פֿון יציאת־נשמה, אָן חיבוט־הקבֿר. גרויסע צדיקים זענען יוצא מיט איין גילגול, מיט צוויי גיל־גולים; אַ פֿראָסטער בשר ודם קען, נישט פֿאַר אײַך געדאַכט, מגולגל ווערן מאה פּעמים ואַחת, און נישט איין בר־נש וועט מגולגל ווערן עד סוף כּל הדורות, ביז "בלע המוות לנצח", ווען די פֿאַרפֿלעקטע נשמה וועט געמישפט ווערן אין טאל יהושפֿט אָדער יזרעאל....

נאָר נישט אין דעם בין איך אַצונד אויסן. איך וויל אײַך דערציילן, ווי מען קומט אַ מאָל צו אַן איבעריקן גילגול דורך אַ קלייניקייט, דורך אַ גאָרנישט מען קומט אַ מאָל צו אַן איבעריקן גילגול דורך אַ קלייניקייט, דורך אַ גאָרנישט און ווי דער שטייגער איז, אַז מען פֿאַלט, פֿאַלט מען שוין טיפֿער און טיפֿער.

ויהי היום, און אַ גרויסער צדיק האָט געדאַרפֿט משלים זײַן זײַנע גיל־גולים אויף דער וועלט. די נשמה האָט שוין געוואָלט אַרױפֿפֿליען צו איר היים, צום כּסא הכּבֿוד, פֿון וואַנען זי איז אויסגעהאַקט געוואָרן — ריין װי אַ ריינקייט, װי אַ גאָלד... און מען מאַכט שוין אויבן אַ װאַרע, און מען לױפֿט צו די טויערן פֿון הימל, מקבל־פּנים זײַן די ריינע נשמה — ווערט אָבער אין דער לעצטער רגע די שימהה געשטערט.

אין לעצטן גילגול איז דער צדיק געווען אַ ״גם־זו״, אַ מסתפּק במועט; אַ ייִד וואָס האָט נישט טועם טעם געווען פֿון עולם הזה. געזעטן אין תעניתים און געלערנט; און כּל ימיו — אַ פּרוש! איז דעריבער, נישט פֿאַר אײַך געדאַכט, נישט פֿאַר קיין שום ייִד געדאַכט, זייער אַ שווערע פּטירה געווען, וואָרעם דער גוף האָט בשום אופֿן נישט געוואָלט אַרויסלאָזן פֿון זיך די נשמה און גיין אין פֿינצטערן קבֿר אַרײַן. דער גוף האָט געטענהט: איך האָב דאָך נאָך גאָרנישט געלעבט! איך האָב מײַן הלק לעבן נישט געהאַט! און יעדעס אבֿר האָט זיך גער ראַנגלט מיטן מלאך־המוות. דאָס האַרץ האָט געזאָגט: איך האָב נאָך גאָרנישט ראַנגלט מיטן מלאך־המוות. דאָס האַרץ האָט געזאָגט: איך האָב נאַך גאָרנישט

sort, because the body refused most stubbornly to release the soul from its grasp and to descend to the dark grave.

The body complained: "Why, I have not yet begun to live! I have had no share of what is due me on earth!" Each organ put up a fight against the angel of death. The heart said: "I have not yet begun to feel." The eyes argued: "We have not yet begun to see." The hands asked: "What has been ours?" The feet lamented: "Where did we go? Have we ever even ventured beyond the four walls of the room?" And in a similar way all other limbs fought back....

The angel who was sent for the Zaddik's soul had to wrestle with every single organ, with every single vein, with every drop of blood that coursed through the flesh, because the cells held the soul as in a vise and he had to pull the soul out, even as one pulls a noble rose out of the surrounding sharp thorns.... The suffering of the dying moments was so intense, the separation of the soul from the body was so excruciating that the Zaddik in the very final instant could not endure the torture and with ebbing breath, after the last rite of confession, he emitted a groan, a groan of envy. He envied those who died an easy death. He coveted such a death for himself. There was no time to repent or to atone. Since, therefore, he had disobeyed the commandment: "Thou shalt not covet!"-for a Jew may not even covet an easy death!—the highway into the upper realm faded away, the portals of heaven were closed, and the soul was forced to undergo an additional reincarnation, during which it could correct its error, its disobeying the commandment: "Thou shalt not covet!"

Profound pity for the erring soul was evident throughout the heavenly realm. Part of the heavenly host was even wroth at the Angel of Death for his not having delayed a moment so as to give the Zaddik time to atone. A single possibility remained. Earthly travail could be made easier for the Zaddik. He could be given a life so full of blessings that he would not have to envy anyone. He could have his every want satisfied to such an extent that there would be nothing for him to covet. Furthermore, an easy death could be assured him.

The Celestial Adversary listened and smiled.... Not so easily would he let the Zaddik slip from his grasp.

געפֿילט! די אויגן: מיר האָבן נאָך גאָרנישט געזען! די הענט: וואָס האָבן מיר געהאַט? די פֿיס: וווּ זענען מיר געגאַנגען? פֿון ד׳ אַמות נישט אַרויס! און אַזוי אַלע... און דער מלאך וואָס איז געשיקט געוואַרן נאַכן צדיקס נשמה האַט זיך געמוזט ראַנגלען מיט יעדן אבֿר, מיט יעדער אַדער, מיט יעדן טראַפּן בלוט פֿון דעם פֿלייש: ווײַל אַלץ האָט געהאַלטן די נשמה ווי מיט צוואַנגען, און ער האָט זי געמוזט אַרויסציען ווי אַן איידעלע רויז פֿון צווישן שאַרפֿע דערנער... און דעריבער איז דער צער פֿון יציאת נשמה געווען אַזוי גרויס, און די יסורים בינם אָפּשיידן די נשמה פֿון גוף אַזוי שטאַרק, אַז דער צדיק האַט אין דער לעצטער רגע נישט אויסגעהאַלטן און שוין נאָך ווידוי האָט ער מיטן לעצטן אַטעם אַ קרעכץ געטון. און דער קרעכץ איז געווען פֿון קינאה: ער האט מקנא געווען די וואָס האָבן אַ לײַכטע פּטירה, עס האָט זיך אים פֿאַרגלוסט צו האַבן אַ גרינגן טויט! און קיין צײַט תּשובֿה צו טון אויף דער פֿאַרגלוסטונג איז שוין נישט גע־ וועזן! און ווײַל ער האָט פּוגם געווען אין "לא תחמוד". -- ווארעם א ייִד טאר זיך אַפֿילו אַ גרינגן טויט ניט פֿאַרגלוסטן. — זענען זיך אויבן צעגאַנגען די וואַרעס און מען האָט צוריק פֿאַרשלאָסן די טויערן פֿון הימל. און ער האָט געמוזט נאָד אַ מאָל מגולגל ווערן. ער זאָל קענען פֿאַרריכטן וואָס ער האָט פּוגם געווען אין "לא תחמוד״.

\*

איז אָבער געווען אויף אים אַ גרויס רחמנות אין די עולמות העליונים. טייל פֿון דער פּמליא של מעלה האָבן אַפֿילו פֿאַראיבל געהאָט אויף דעם מלאך־ המוות, וואָס ער האָט זיך נישט פֿאַרהאַלטן אַ רגע, דעם צדיק קיין צײַט נישט געגעבן תשובה צו טון. בלײַבט, לכל הפּחות, מען זאָל דעם צדיק גרינגער מאַכן דעם נסיון, מען זאָל אים געבן אַזאַ לעבן, אַזאַ מזל־ברכה, ער זאָל נישט דאַרפֿן און נישט קענען קיינעם מקנא זײַן; עס זאָל זיך אים גאָרנישט האָבן וואָס צו פֿאַרגלוסטן, און אַ גרינגן טויט האָט מען אים אויך צוגעזאָגט.

הערט עס דער בעל־דבֿר און שמייכלט... נישט אַזוי לײַכט וועט ער אים ארויסלאַזן פֿון דער האַנט!

And so it came to pass that the Zaddik was reborn on earth. He was reincarnated as Reb Zanvele Purisover.

And who, pray, was Reb Zanvele Purisover?

A Jew—the first among his peers! What did he lack? Absolutely nothing. In learning, he surpassed the Rabbi; in singing, he was unequalled by the cantor; in reading the Torah, he outdid the scholar from Lithuania, that breeding-ground of scholars. He had a wife of rare worth, children of unusual talent, and an income more than ample. His house was the finest in town. From it emanated the most lavish donations. Attached to it was the nicest Succob decorated with the richest variety of citrus fruit grown in Palestine. Whose was the loveliest Esrog in the most beautiful silver box? Reb Zanvele's! Who the most honest arbiter and the wisest counselor? Reb Zanvele! Unlike others, he needed not to aspire to any high office in the synagogue. Why, all officers solicited his opinion before taking any action of consequence. And even the sexton waited for his nod!

On workdays no less than on holidays Reb Zanvele sat contented. His eyes sparkled beneath his large forehead and reminded one of a true sage of ancient mould. When he opened his mouth the words poured from him like pearls. His appearance exuded majesty: a white curly beard, silver locks beneath a round barret of marten's fur, a silk caftan with frogs and silver hooks, wisdom and beauty harmoniously combined.

Surely, the last incarnation? So it might well have been, if not for the Celestial Adversary.

This antagonist appeared one day in the disguise of a newcomer to town, a young man from somewhere or other, insignificant in appearance and slightly hunchbacked. He entered the house of worship on a winter evening at prayertime and sat down near the fireplace. As you may well surmise, Reb Zanvele invited him to his home for a warm meal. The Zaddik was a most hospitable host! The hunchbacked stranger gladly accepted the invitation. Between one course and the next, there was as usual learned talk. A son of Reb Zanvele or a son-in-law started the conversation, became involved in a difficult passage of Talmudic law, and all eyes turned to Reb Zanvele to resolve the difficulty with his usual deep insight. Reb Zanvele smiled, he first conferred upon the guest the honor of saying grace after the meal. The stranger led the group in prayers. Then Reb Zanvele proceeded with the interpretation of the passage. His explanation was so clear, so lucid; he seemed to expose to view

לא תחמוד

ווערט דער צדיק נאָך אַ מאָל מגולגל, און פֿון גילגול איז אַרױס ר׳ זײַנװעלע פּאָריסאַװער!

?ווער איז ר׳ זײַנװעלע פּאַריסאַװער

אַ ייִד אויף אַלע ייִדן געזאָגטיּ אַ פּער! און װאָס פֿעלט אים? לערנען קען ער בעסער פֿאַרן רבֿ; זינגען זינגט ער שענער פֿאַרן חזן, אַ בעל־קריאה איז ער אַ סך אַ בעסערער פֿאַרן ליטװישן מלמד. און אַן אשת־חיל אַ ייִדענע, און קינדער געראָטענע, און אַ פּרנסה אַ היימישע האָט ער! און דערצו — דאָס שענסטע הויז אין שטאָט; און פֿון הויז גייט אַרויס די שענסטע נדבֿה, און אין הויז איז פֿאַראַן די שענסטע סופּה, אויסגעהאָנגען מיט אתרוגים און אַלערליי אַנדערע פּירות פֿון ארץ־ישׂראל. און װעמעס איז דער שענסטער הדר אין דער טייַערסטער זילבערנער פּושקע? ר׳ זײַנװעלעי! און װער איז דער ערלעכסטער בעל־יועץ? ר׳ זײַנװעלע! זאָל זיך אים פֿאַרגלוסטן זײַן בורר און דער קליגסטער בעל־יועץ? ר׳ זײַנװעלע! זאָל זיך אים פֿאַרגלוסטן זײַן גבאי? אַלע גבאים טוען אָן זײַן עצה קיין האַנט אין קאַלט װאַסער נישט אַרײַן! אָן זײַן ווינק רירט זיך קיין שמשׁ נישט!

זיצט זיך ר' זײַנװעלע על התורה ועל העבודה. און די אויגן לײַכטן בײַ אים אונטערן גרױסן שטערן װי בײַ אַן אמתן, פֿאַרצײַטישן חכם. און עפֿנט ער דאָס מױל שיטן זיך פּערל! און אַ שײנער מענטש איז ער — אַ קײסער! אַ װײַטע געקרײַזלטע באָרד, אַ מאַרדערן שטרײַמל מיט זילבערנע האָר, אַ סאַמעטענער קאַפֿטן מיט סטראָקעס און זילבערנע האָקלען! מיט איין װאָרט — תורה וגדולה במקום אחד....

דאַכט זיך, שוין זיכער דער לעצטער גילגול ?! באַ, עס וואָלט אַזוי געווען, ווען נישט דער בעל־דבֿר.

\*

גייט ער אַ מאַל דער בעל־דבֿר, און פֿאַרשטעלט זיך פֿאַר אַן אורח; אַזוי ער אַ מאַל דער בעל־דבֿר, און פֿאַרשטעלט זיך פֿאַר אַן אוונגער־מאַן פֿון ערגעץ, אַפֿילו אַ הויקערל, גאָרנישט אַנזעעוודיק, קומט ער ווינטער בײַ נאַכט צו מינחה ומעריבֿ אין בית־המדרש אַרײַן און זעצט זיך בײַם אויוון, מן הסתם פֿאַרבעט אים ר' זײַנוועלע אויף וועטשערע. ערט מען, אורחים! גייט ער, דאָס הויקערל, צו ר' זײַנוועלען אויף וועטשערע. עסט מען, צווישן איין מאכל און דעם צווייטן רעדט מען, פֿאַרשטייט זיך, תורה. אַ זון ר' זײַנוועלעס, צי אַן איידעם, הייבט אָן, שלאָגט זיך ערגעץ אָן אָן אַ שווערער מאַכן. ר' זײַנוועלע שמייכלט, איז דערווײַל מכבד דעם אורח מיטן בענטשן; דער אורח בענטשט אָפּ, און ר' זײַנוועלע הייבט אָן זאָגן, און זאָגן זאָגט ער אַזוי קלאָר, אַזוי בענטשר ר'ין, אַז עס דאַכט זיך, אַז עס בעט זיך אויס אַ ווײַטער, גלײַכער און ברייטער

a broad and smooth highway leading on and on to a white and distant horizon; he seemed to beckon his listeners to enter a sled and glide effortlessly into infinite spaces. Sons and sons-in-law sat with souls attuned to his words and completely entranced. The hunchback sat in their midst, his eyes glanced sideward, his thin lips curled in a sceptical smile. Reb Zanvele noticed him and asked: "You disagree?"

"Absolutely!" came the insolent reply.

"And why?" inquired the host.

The hunchback stated his reasons and a debate began. The stranger cited Talmud and Talmudic commentaries; he hurled opinions like burning coals and like pointed darts; from here, there, and everywhere, he thrust in analogies stinging like hail. His back seemed to grow more hunched, his eyes more gigantic, and the wickedness in his eyes more glaring.

The words glowed and pierced and surrounded Reb Zanvele as with a hedge of burning thorns. The sage felt himself compressed into an ever tighter and narrower space, unable to escape or to catch his breath.... His sons and sons-in-law were also confused and unable to come to his rescue. The all-encompassing hedge moved ever closer. It seemed almost to touch his body. Reb Zanvele began to feel faint. There was a pain in his heart and he breathed heavily. He had to get up and go outside to catch his breath and to recover his composure, for he sensed that basically he was right and that the hunchback was merely using clever tricks of debate. These tricks beat down upon him like hail but the hail needed only to melt and all its force would be gone. Nothing would remain but a few drops of water. If only one could collect one's thoughts!...

.

It was a wintry night. As Reb Zanvele went outside his door, the market-place lay blanketed with newly fallen, sparkling snow and the sky above was dotted with thousands upon thousands of radiant little stars. Reb Zanvele breathed in relief and his mind cleared up. He suddenly sensed most vividly how the hedge of thorns, with which the hunchback had enveloped him, wavered and shook and staggered on the snow in the market-place. On close scrutiny, he could perceive that the hedge did not form an unbroken fence but that here and there gaps were in evidence. At these open spaces, authorities were beckoning to him, Rabbinical interpreters

שליטוועגס, אַ ווײַס, קלאָר, רחבֿות, און גלאַט ווי דער טיש; שפּאַן אַ שליטן און פֿאָר! זיצן די זין מיט די איידעמס מיט די נשמות אין די אויערן און זאָפּן אײַן דעם גאַנצן נחת. און דאָס הויקערל זיצט און קוקט מיט אַ בייז אויג פֿון אַ זײַט, און שמיכלט מיט די דינע ליפעלעך. דערזעט עס ר׳ זײַנוועלע און פֿרעגט אים: איר זענט נישט מסכים? ענטפֿערט מיט חוצפה דער הויקער: אָבער גאָרנישט! פֿרעגט ר׳ זײַנוועלע: פֿאַר וואַס?

הייבט ער אָן, דער הויקער, צו זאָגן פֿאַר וואָס, און עס הייבט זיך אָן אוויכּוח!

נעמט ער, דער הויקער, און גיט מיט אַ מאָל אַ מיש דורך ש״ס ופּוסקים, וואַרפֿט מיט סבֿרות ווי מיט ברענענדיקע קוילן, ווי מיט שפּיציקע שפּיזן, און שיט מיט ראַיות פֿון דֹאָ און פֿון דאָרט ווי אַ האָגל. און רעדנדיק, וואַקסט ער, דער הויקער. און די אויגן בײַ אים וואַקסן, און דאָס רישעות אין די אויגן וואַקסט! און די ווערטער ווערן וואָס אַ מאָל ברענענדיקער, שפּיציקער, און ער נעמט אַרום ר׳ זײַנװעלען װי מיט אַ צױם פֿון ברענענדיקע דערנער, און ר׳ זײַנװעלע פֿילט, אַז עס ווערט אים אַלץ ענגער און ענגער; נישט אַרויס, נישט אַרייַן; נישט פֿילט, אַז עס ווערט אים אַלץ דעם אָטעם צו כאַפּן... און די זין מיט די איידעמס ווערן אויך אַפּהענטיק; עס קומט ר' זײַנוועלען קיינער נישט צו הילף. און די צוים אַרום אים רוקט זיך אַריַנן, אַלץ נעענטער און נעענטער צום לײַב. און ר׳ זײַנװעלע הײבט אָן פֿילן אַ מין חולשת־הדעת, אַ האַרצווייטאָג, און עס ווערט אים דער אָטעם שווער. און ער ריבט זיך אויף, גייט אַרויס פֿאַר דער טיר, אַ ביסל דעם אָטעם צו כאַפּן, צו באַ־ קומען אַ ביסל יישובֿ־הדעת; וואָרעם פֿילן פֿילט ער. אַז גערעכט איז ער, ר׳ זײַנװעלע; אַז דער הױקער איז נאָר עפּעס אַ מין קונצן־מאַכער; אַז ער קלאַפּט נאָר ווי מיט אַ האָגל. אַז דער האָגל דאַרף צעגיין, עס זאָל ווערן פֿון אים גאַר־ נישט -- וואַסער; ער מוז זיך נאָר מישבֿ זייַן!

×

און, ווי געזאָגט, אַ ווינטערנאַכט איז עס געווען, און אַז ר׳ זײַנװעלע איז אַרויסגעקומען פֿאַר דער טיר, איז געווען אויסגעבעט דער מאַרק מיט אַ פֿריש געפֿאַלענעם פֿינקלדיקן שניי, און אויבן אין הימל האָבן געפֿינקלט מילי־מיליאָסן שטערנדלעך. און ר׳ זײַנװעלע האָט אָפּגעעטעמט פֿרײַ. און עס איז אים פֿרײַער און קלאָרער געוואָרן אין מוח. און פּלוצלינג דערזעט ער בחוש, ממש מיט די אייגענע אויגן, ווי די צוים פֿון דערנער, מיט וועלכער דאָס הויקערל האָט אים אַרומגענומען, וואַקלט זיך און שאָקלט זיך אַרום אים אין מאַרק אויפֿן שניי; און ער קוקט זיך צו און דערזעט, אַז די צוים איז נישט קיין גאַנצע צוים, אַז זי איז איבערגעהאַקט אין אַ סך ערטער, אַז זי האָט דאָ און דאָרט אָפֿענע פֿורטקעס. און ווײַטער דאַכט זיך אים, און ער זעט בחוש, ווי עס שטיען בײַ די פֿורטקעס: דאָ אַ גאָן, דאָרט אַ פּוסק, דאָרט ווײַטער אַ מפֿרש, וכדומה, און זיי ווינקען צו אים גאָר פֿרײַנדלעך, זיי רופֿן אים צוּ זײַנוועלע, ס׳איז אַ פֿאַלשע צוים, אַ פֿאַר־

were calling to him: "Zanvele, the hedge is compounded of false-hoods and delusions, come our way, and we will lead you out into the broad highway."

Reb Zanvele smiled and proceeded in thought on to the broad highway opening upon a world of possibilities. He recalled an appropriate saying of a learned scholar, a wise interpretation of a famous Rabbi, a solution suggested in Rashi. His ecstasy grew. He traversed the entire Talmud and its commentaries—everywhere a free world came into view. He would show his guest!...

Everything was now as clear as the clear snow. All was now as radiant as the radiant stars in the heaven! He was so lost in thoughts of Biblical lore that he failed to notice how his feet were crossing and re-crossing the market-place, going on beyond the square, traversing ever further and further across the snowy fields. Soon the town and its streets lay far behind him; no longer was any house or even rooftop visible; no fence or boundary loomed up to impede him; on and on he went and everything was as white and radiant as in his own mind.

Suddenly he stopped short, trembling in all his limbs.

A dark cloud had suddenly obscured the sky, extinguished the glistening stars, and cast a gloomy shadow over the glittering snow. With the change of hue over sky and earth, darkness also invaded the mind of Reb Zanvele and he lost his way both literally and figuratively, in the snow and in the realm of thought. He suddenly didn't know in which direction to turn....

On looking into the distance, Reb Zanvele espied a bit of smoke curling up towards the sky, a sign of human habitation nearby. Frozen, exhausted, crestfallen, he walked in the direction of the smoke and arrived at a poor, dilapidated inn. He entered a smoke-filled room and remained standing at the door unnoticed by anyone. Behind the bar he could discern an old peasant woman, half-asleep, amidst liquor and sandwiches. A moist cold wind blew through the broken window-panes. On one side was a fireplace where dry logs burned and crackled and flickered. Tired and cold, he was about to go over to warm up when he noticed that all the places about the fire were taken. Half-drunken peasants were sitting about with tin cups of whiskey in one hand and a salted herring or a pickle in the other. They toasted each other, these peasants. Their faces were aflame. Their eyes glowed in love and pleasure. Every once in a while, two would bend towards each other, they would kiss and

בלענדעניש, קום נאָר אַהער, איך וועל דיך דורכפֿירן, עס בעט זיך אַ וועג, אַ רחבֿות ...

און ר׳ זײַנװעלע שמייכלט אין דער מחשבֿה צו דעם פֿורטקעלע און זעט. אַז אומעטום איז אָפֿן, אַ רחבֿות, אַ װעלט אַן אָפֿענע! און ער דערמאָנט זיך: דער גאָון האָט אַזוי געזאָגט, יענער פּוסק האָט דאָס און דאָס פֿאַרהיטן. הײַנט אַ בפֿירוש אָרט אין פּירוש רש״י, וכדומה. און ער האָט משונה הנאה דערפֿון. און ער שפּאַצירט אַזוי נאָך אַ מאָל דורך גאַנץ ש״ס ופּוסקים — אומעטום אַ פֿרײַע וועלט... ער וועט אים שוין װײַזן, דעם אורח!... עס איז אים אַלץ אַזוי קלאָר ווי דער קלאַרער שניי, אַלץ אַזוי בלאַנק װי די בלאַנקע שטערנדלעך אין הימל! און ער פֿילט נישט, אַז אַזוי ווי ער גייט אַרום אין דער מחשבֿה אין די עולמות התורה, אַזוי טראָגן אים די פֿיס אַהין און צוריק איבערן מאַרק און אויסן מאַרק, פֿון שטאָט אַרויס, מען זעט שוין קיין צייכן פֿון קיין הויז, פֿון קיין דאַך נישט, פֿון אַגרענעץ, ער טרעט אַרום אין שניי אויפֿן פֿרײַען פֿעלד, אָן אַ צוים, אָן אַ גרענעץ, אויף אַן אמת קלאָר, ווײַט און פֿינקלדיק רחבֿות, ווי בײַ ר׳ זײַנוועלען אין מוח.

מיט אַ מאָל אָבער האָט ער זיך אָפּגעשטעלט פֿאַרציטערט.

אַ שווערער וואָלקן האָט זיך פּלוצלינג פֿאַרצויגן אונטערן הימל, מיט אַ מאָל אויסגעלאָשן זענען געוואָרן די פֿינקלדיקע שטערנדלעך, און אַ ברייטער מאָל אויסגעלאָשן זענען געוואָרן די פֿינקלדיקע שטערנדלעך, און אַ ברייטער שאָטן האָט זיך געלייגט און פֿאַרפֿינצטערט דעם גלאַנצנדיקן שניי. און אויך פּלוצלינג, צוזאַמען מיט הימל און ערד, איז טונקל געוואָרן בײַ ר׳ זײַנוועלען אין מוח און — ער בלאָנדזשעט, דערזעט ער, אינעם שניי, ער בלאָנדזשעט שוין אין דער סוגיא; ער ווייסט שוין נישט ווי אויס און ווי אײַן ....

דערזעט ער. ר׳ זײַנװעלע, פֿון װײַטן, װי אַ סיסל צערונענער רױך שלענגלט זיך אונטערן הימל. פֿאַרשטײט ער. אַז עס איז אַ סימן פֿון אַ שטיקל לעבעדיקן יישובֿ. דערפֿרױרן, פֿאַרמאַטערט און טיף ביזן תּוך פֿון דער נשמה אָפּגעפֿאַלן בײַ זיך, גײט ער נאָך דעם רױך און קומט צו אַן אָרעמער, אָפּגעריסענער קרעטש־ מע. קומט ער אַרײַן אין אַ פֿאַררױכערטער שטוב און שטעלט זיך אָפּ בײַ דער מע. און קיינער באַמערקט אים נישט; שטײט ער אַזױ און זעט, װי בײַ דעם שענקטיש, איבער געטראַנק און פֿאַרבײַסעכץ, דרעמלט אַן אַלטע ערלית, און דורך די פֿענצטער מיט אױסגעשלאָגענע שױבן יאָגט אײַן און אױס אַ נאַסער זורך די פֿענצטער מיט אױסגעשלאָגענע שױבן יאָגט אײַן און אויס אַ נאַסער, און פֿלאַקערן ווינט. נאָר אָן אַ זײַט שטײט אַן אויון, און אין אויון ברענען און קנאַקן ער צוגיין, זיך אָנואַרעמען, דערזעט ער אָבער, אַז אַלע ערטער אַרום אויון זענען פֿאַרנומען, אַרום און געזאַלצענע הערינג אָדער אוגערקעס אין דער צוויי־ בראַנפֿן אין איין האַנט און געזאַלצענע הערינג אָדער אוגערקעס אין דער צוויי־ בראָנפֿן אין איין האַנט און געזאַלצענע הערינג אָדער אוגערקעס אין דער צוויי־ טרינקען צו זיי לײַכטן פֿאַר ליבשאַפֿט און נחת, און אַלע מאָל בייגט זיך צו זיי אויגן בײַ זיי לײַכטן פֿאַר ליבשאַפֿט און נחת, און אַלע מאָל בייגט זיך צו די אויגן בײַ זיי לײַכטן פֿאַר ליבשאַפֿט און נחת, און אַלע מאָל בייגט זיך צו די אויגן בײַ זיי לײַכטן פֿאַר ליבשאַפֿט און נחת, און אַלע מאָל בייגט זיך צו

shed tears of sentimental tenderness; they would drink again and would again nibble at another morsel.

It was then that Reb Zanvele, who in learning surpassed the Rabbi, who in singing was unequalled by the cantor, who in reading the Torah outdid the Lithuanian scholar, who had the finest house, a wife of rare worth, talented children, the nicest Succoh, and the loveliest Esrog; Reb Zanvele, who was the wisest counselor, the most honest arbiter, and the most generous contributor to all charities; it was then that Reb Zanvele lost control of himself and, standing in the midst of the inn in a coat as stiff as a sheet of tin, while the wind stole about him and froze the perspiration of his body; it was then that Reb Zanvele in his heart of hearts envied everyone of these peasants who sat beside the warm hearth and drank whiskey from tin cups and bit into pieces of salted herring or sweet pickles and talked profanity and vulgarity.

Then there began a new series of reincarnations.

לא תחמוד

איינער צום צווייטן, און מען קושט זיך, און מען וויינט פֿאַר גרויס ליבשאַפֿט, איינער צום צווייטן, און מען קושט זיך, און מען פֿאַרבײַטט ווײַטער....

און דעמאָלט האָט ר׳ זײַנוועלע וואָס האָט געקאָנט בעסער לערנען פֿאַרן רבֿ, שענער זינגען פֿאַרן חזן; וואָס איז געווען אַ בעסערער בעל־קריאה פֿאַרן ליטווישן מלמד; וואָס האָט געהאַט דאָס שענסטע הויז, אַ ייִדענע אַן אשת־חיל, די געראָטנסטע קינדער, די שענסטע סופה, דעם הדרסטן הדר: דער ר׳ זײַנוועלע די געראָטנסטע נדבֿה, — דעמאָלט האָט דער ר׳ זײַנוועלע זיך נישט אײַנ־פֿעין־יפֿה די שענסטע נדבֿה, — דעמאָלט האָט דער ר׳ זײַנוועלע זיך נישט אײַנ־געהאַלטן און שטייענדיק אין מיטן קרעטשמע, אין טיזליק וואָס האָט געשטאָרט געראַלען און אײַנגעפֿרירט אים דעם שווייס אױפֿן לײַב, — דעמאָלט האָט ר׳ זײַנוועלע אין אין אײַנגעפֿרירט אים דעם שווייס אױפֿן לײַב, — דעמאָלט האָט ר׳ זײַנוועלע אין טיפֿן האַרץ מקנא געווען יעדן פֿון די פּויערן וואָס איז געזעסן בײַם וואַרעמען אווון, וואָס האָט געטרונקען י״ש פֿון בלעכל, פֿאַרביסן מיט אַ שטיק געואַלצע־נעם הערינג אָדער אַ זיסער אוגערקע און גערעדט — ניבול־פּה....

\*

און עס האָט זיך אָנגעהויבן אַ נײַע שורה פֿון גילגולים.

#### **CABBALISTS**

In times of depression, everything falls in value—even learning, the best of all wares. Of the Yeshiva in the town of Lashwitz, there remained not a soul save the head of this school of learning and a single pupil.

Reb Yekel was an old lean Jew, with a long disheveled beard, and aged extinct eyes; Lemech, his favorite pupil, was a young man, also lean, tall, and pale, with black curly side-locks, dark, burning, sunken eyes, parched lips, and a trembling, bony throat; both with bared breasts and shirtless; both in rags. The teacher shuffled along in a pair of peasant boots; the pupil, who had no socks, was forever losing his oversized shoes.

This is all that remained of the famous Yeshiva.

The impoverished town sent ever less food and ever fewer invitations for free meals—and so the poor pupils scattered in all directions. Reb Yekel, however, had made up his mind to die here and his pupil wanted to perform for him the final service of placing potsherds on his broken eyes.

Both, of course, had to put up with hunger rather often. Lack of food resulted in lack of sleep, and this combination of foodless days and sleepless nights gave rise to a longing for Cabbala.

Either—or! If a person has to be up all night and starve all day, he may as well derive some benefit from this experience; he may as well rise via fastings and flagellations to the point where all the gates of the world open up for him, with all the mysteries, spirits, and angels.

And so both teacher and pupil had been studying Cabbala for quite some time.

Now they sat at a long table, all alone. Others were through with lunch by then, but they were still before breakfast. This was, after all, nothing unusual for them. The teacher, with eyes half-closed, talked on and the pupil, with head supported on both arms, listened.

# מקובלים

אין די שלעכטע צייַטן פֿאַלט אַפֿילו תורה — די בעסטע סחורה — אויך.

פֿון דער לאַשטשעווער ישיבֿה איז מער ניט געבליבן נאָר דער ראָש־ישיבֿה, רֹ׳ יעקל, מיט איין איינציקן תלמיד.

דער ראָש־ישיבֿה איז אַן אַלטער דאַרער ייִד, מיט אַ לאַנגער צעשויבער־
טער באָרד, מיט אַלטע, אויסגעלאָשענע אויגן; למך, זײַן געליבטער תּלמיד, איז
אַ יונגער־מאַן, אויך אַ דאַרער, אַ הויכער, אַ בלאַסער מיט שוואַרצע געקרײַזלטע
פאות, ברענענדיקע, שוואַרצע, אונטערגעשלאָגענע אויגן, פֿאַרברענטע ליפּן, און
אַ ציטעריקן שפּיציקן גאָרגל; ביידע מיט ״אויפֿגעכראַשעטע״ הערצער, אַן העמ־
דער, ביידע אין לאַכעס; דער ראָש־ישיבֿה שלעפּט קוים נאָך אַ פּאָר פּויערישע
שטיוול, דעם תּלמיד אָן זאָקן פֿאַלן די שוסטערשיך אַראַפּ פֿון די פֿיס.

דאָס איז געבליבן פֿון דער באַרימטער ישיבֿה!

דאָס פֿאַראָרעמטע שטעטל האָט אַלע מאָל ווייניקער געשיקט עסן, געגעבן טעג; זענען זיך די אָרעם־בחורים צעקראָכן! ר׳ יעקל אָבער וויל שוין דאָ שטאַרבן, און זײַן תלמיד — לייגן אים די שערבלעך אויף די אויגן.

און זיי ביידע לײַדן אױך אַ מאָל הונגער. פֿון װײניק עסן קומט װײניק שלאָפֿן, פֿון גאַנצע נעכט ניט שלאָפֿן און ניט עסן — אַ חשק צו קבלה!

ממה נפֿשך — דאַרף מען אויף זײַן גאַנצע נעכט און הונגערן גאַנצע טעג. לאָז מען כאָטש דערפֿון אַ נוצן האָבן, זאָל כאָטש זײַן: תעניתים מיט סיגופֿים, זאָלן זיך כאָטש עפֿענען אַלע טויערן פֿון דער וועלט מיט סודות, רוחות און מלאָכים!

און זיי לערנען שוין קבלה אַ צייַט!

צונד זיצן זיי בײַם לאַנגן טיש, איינע אַליין. בײַ יעדן איז צונד נאָך מיטאָג, בײַ זיי איז נאָך פֿאַר פֿרישטיק. זיי זענען דאָך געוווינט דערצו. דער ראָש־ ישיבֿה פֿאַרגלײַסט די אויגן און רעדט; דער תּלמיד זיצט אונטערגעשפּאַרט אויף ביידע הענט מיטן קאָפּ און הערט. 226 CABBALISTS

"In this, there are many gradations," said the teacher. "One person knows just a bit, another half, still another an entire melody. The illustrious Rabbi of Blessed Memory knew an entire melody and something in addition. I," he added sadly, "have been deemed worthy of but a single scrap, a bit so tiny."

He measured a little corner of his withered finger and continued:

"There are melodies that must have words. These belong to the lowest grade. There is a higher grade, a melody that sings itself, a melody without words, a pure melody. But this melody still requires a voice and it requires lips through which it emerges. Lips, however, are, as you well know, something physical, and even the voice, though it belongs to the nobler aspects of the physical world, is none the less physical in essence.

"Or, shall we say that the voice stands midway between the physical and the spiritual?

"At any rate, the melody that needs a voice and is dependent upon lips, is not yet pure, at least, not entirely pure, not wholly and completely spirit.

"The highest grade of melody is singable without a voice. It is singable inside, within the heart of man, yea, in his very entrails.

"This is the deepest meaning of King David's expression: 'All my bones utter thy praise!' In the marrow of one's bones that melody must resound, which is the highest praise of God, blessed be his Holy Name. Such a melody is no longer the artificial product of a mere creature of flesh and blood. It is a part of that melody with which God created the universe, a part of that soul that he poured into the world....

"This is the melody sung by the Heavenly Host. Yes, it was once sung by the illustrious Rabbi of blessed memory."

The discourse was interrupted by a disheveled lad with a rope about his hips, a porter. He came into the House of Learning. He put down on the table next to the teacher a bowl of cereal and a piece of bread, and said in a rude voice:

"Reb Tevel sends this food for the teacher!" He then turned about and, on his way out, he added: "I'll come for the dish later!"

Jarred out of ethereal harmony by the coarse voice of the porter, the teacher arose with some difficulty, and, dragging his big boots along, he made his way to the washstand. מקובלים 227

אין דעם זענען דאָ, זאָגט דער ראָש־ישיבֿה, אַ סך בחינות: איינער קען אַ שטיקל, איינער אַ האַלבן, איינער אַ גאַנצן ניגון... דער רבי ז״ל האָט געַקענט אַ גאַנצן ניגון, אַפֿילו מיט אַ צושפּיל!... איך (האָט ער צוגעגעבן ניגון, אַפֿילו מיט אַ פּיצעלע, אָט אַזוי גרויס... טרויעריק) האָב קוים די זכיה צו אַ פּיצעלע, אָט אַזוי גרויס...

ינגער און האָט ווײַטער געצויגן: פֿינגער און האָט ווייַטער געצויגן:

עס איז פֿאַראַנען אַ ניגון װאָס מוז האָבן װערטער... דאָס איז גאָר אַ נידעריקע בחינה... עס איז פֿאַראַנען אַ העכערע בחינה... אַ ניגון װאָס זינגט זיך אַליין, גאָר אָן װערטער — אַ ריינער ניגון! נאָר דער ניגון דאַרף נאָך האָבן אַ קול... און ליפּן, דורך װעלכע דאָס גייט אַרױס! און ליפּן, פֿאַר־שטייסטו. זענען דאָך גשמיות! און דאָס קול אַפֿילו, עס איז אַן איידעלער גשמיות, גשמיות איז עס!

לאָז זײַן, אַז דאָס קול שטייט אויף דער גרענעץ צווישן רוחניות און גשמיות!

נאָר סײַ ווי סײַ - דער ניגון וואָס הערט זיך מיט אַ קול, וואָס הענגט אָפּ פֿון די ליפּן, איז נאָך נישט ריין, נאָך נישט ריין גאַנצן ריין... נאָך ניט קיין אמתער רוחניות!...

דער אמתער גיגון אָבער זינגט זיך גאָר אָן אַ קול... עס זינגט זיך אינעווייניק, אין האַרץ, אין די געדערעם!

אָט דאָס איז דער סוד פֿון דוד המלכס ווערטער: "כּל עצמותי תּאמרנה"... אינעם מאַרך פֿון די ביינער דאַרף זינגען, דאָרט דאַרף זײַן דער ניגון — דער העכסטער שבֿח פֿאַר גאָט ברוך הוא! דאָס איז ניט דער ניגון פֿון אַ בשׂר דבר העכסטער שבֿח פֿאַר גאָט ברוך הוא! דאָס איז ניט דער ניגון פֿון אַ חלק פֿון ודם, דאָס איז קיין אויסגעטר אַכטער ניגון! דאָס איז שוין אַ חלק פֿון ניגון, מיט וועלכן גאָט האָט די וועלט באַשאַפֿן, פֿון דער נשמה וואָס ער האָט אַרײַנגעגאָסן אין איר....

און אַזוי זינגט די פּמליא של מעלה! אַזוי האָט געזונגען דער ייִד זיכרונו לבֿרכה!

דעם לימוד האָט איבערגעהאַקט אַ צעשויבערטער יונג מיט אַ שטריק אַרום די לענדן — אַ טרעגער. ער איז אַרײַנגעקומען אין בית־המדרש אַנידערגע־ די לענדן — אַ טרעגער. ער איז אַרײַנגעקומען אין בית־המדרש אַנידערגע־ שטעלט אַ שיסל גריץ מיט אַ שטיקל ברויט אויפֿן טיש לעבן ראָש־ישיבֿה עסף!״ און מיט אַ גראָב קול געזאָגט: ״ר׳ טעוול שיקט דעם ראָש־ישיבֿה עסף!״ האָט זיך איבערגעדרייט, און, אַרױסגייענדיק, צוגעגעבן: ״שפּעטער וועל איך קומען נאָך דער שיסל!״

אַרויס, דורך דעם גראָבן טרעגער־קול, פֿון דער געטלעכער האַרמאָניע, האָט זיך דער ראָש־ישיבֿה שווער אויפֿגעהויבן און איז, נאָכשלעפּנדיק די גרויסע שטיוול, צוגעגאָנגען צום פיור זיך וואָשן.

228 CABBALISTS

He continued his discourse while walking, but with less fervor than before, and the pupil, glued to his seat, followed Reb Yekel with keen ears and burning dreamy eyes.

"Alas!" continued the teacher with a sad voice, "I am not deemed worthy of comprehending even at what stage this takes place or at what gate on the way to heaven! You see," he added with a smile, "I know the flagellations and the purifications that are necessary for this purpose and I may perhaps hand this knowledge down to you today."

The eyes of the pupil almost jumped out of his head, he opened his mouth to swallow every word. The teacher broke off, however, in order to wash his hands for the meal. Then, after wiping his hands and saying the proper prayer, he went back to the table and pronounced with trembling lips the blessing over the bread.

With quivering lean hands he lifted the steaming bowl; the warm vapor circled about his bony face. Then he put down the bowl, he took the spoon in his right hand, and warmed his left hand at the edge of the bowl. Meanwhile, he crushed with his tongue against his toothless gums the bit of salted bread over which he had made the blessing.

Having warmed his face with his hands, he wrinkled his brow, drew back his thin blue lips, and began to blow on the cereal.

Throughout all this time the pupil had not once taken his eyes off his teacher but, when the latter's trembling lips ran to meet the first spoonful of cereal, a sudden pang seized his heart; he covered his face with both hands and drew back into himself.

A few minutes later another lad came in with another bowl of cereal and bread:

"Reb Yosef is sending breakfast for the pupil!"

The youth, however, did not remove his hands from his face.

The teacher put down his spoon and walked over to his disciple. He looked at him for a time with pride and love, and then he touched him gently on the shoulder.

"They brought you something to eat," he roused the immovable figure with a friendly voice. Sadly and slowly the pupil removed his hands from his face; the face had become still paler and the sunken eyes burned still more wildly.

"I know, teacher," he answered, "but I won't eat today!"

"The fourth fast-day?" asked Reb Yekel in amazement. "And without me?" he added pretentiously,

229

גייענדיק האָט ער ווײַטער גערעדט, נאָר מיט ווייניקער התלהבֿות, און דער תלמיד האָט אים פֿון זײַן אָרט נאָכגעיאָגט מיט די אויפֿגעשפּיצטע אויערן און תלמיד האָט אים פֿון זײַן אָרט נאָכגעיאָגט מיט די אויפֿגעשפּיצטע אויערן און ברענענדיקע פֿאַרחלומטע אויגן.

נאָר, זאָגט ווײַטער ר' יעקל מיט אַ טרויעריקער שטימע, איך האָב אַפֿילו די זכיה נישט משיג צו זײַן, אין וואָס פֿאַר אַ בחינה דאָס איז! אין וועלכן די זכיה נישט משיג צו זײַן, אין וואָס פֿאַר אַ בחינה דאָס קומט! זעסט, גיט ער שוין צו מיט אַ שמייכל, די סיגופֿים מיט די שער דאָס קומט! זעסט, גיט ער שוין צו מיט אַ שמייכל, די סיגופֿים מיט די צרופֿים וואָס מען דאַרף דערצו, די ווייס איך, און איך וועל זיי דיר נאָך אפֿשר הײַנט איבערגעבן!

דעם תלמיד קריכן שוער די אויגן אויס; ער האַלט אָפֿן דאָס מויל צו כאַפּן יעדעס וואָרט; נאָר דער רבי האַקט אָפּ, ער וואַשט זיך, ווישט זיך די הענט, זאָגט ״שאו ידיכם״. גייט צוריק צום טיש און מאַכט, מיט ציטערדיקע ליפּן, די ״המוציא״....

מיט ציטערדיקע דאַרע הענט הייבט ער אונטער די שיסל. די פּאַרע פֿאַרדעקט אים מיט אַ װאַרעמען דונסט דאָס בייניקע פּנים; דערנאָך שטעלט ער זי צוריק, נעמט דעם לעפֿל אין דער רעכטער האַנט און װאַרעמט די לינקע האַנט אין ראַנד פֿון שיסל. דערבײַ צעקװעטשט ער מיט דער צונג אָן די גאָלע די רעשט ״מוציא״ מיט זאַלץ.

אָנגעװאַרעמט דאָס פּנים מיט די הענט, קנייטשט ער שטאַרק אײַן דעם שטערן, ציט צװאַמען די בלאָנע־בלאָע דאַרע ליפּן און הייבט אָן בלאָזן!

בײַ דער גאַנצער צײַט האָט פֿון אים דער תלמיד קיין אויג נישט אַראָפּ־ געלאָזט. און בשעת דעם רבינס ציטערדיק מויל איז אַקעגנגעלאָפֿן דעם ערשטן לעפֿל גריץ, האָט אים עפעס אָנגעכאַפּט בײַם האַרץ; ער האָט זיך פֿאַרשטעלט דאָס פּנים מיט ביידע הענט און האָט זיך אין גאַנצן אײַנגעצויגן.

אין אַ פּאָר מינוט אַרום איז אַרײַנגעקומען נאָך אַ יונג מיט נאָך אַ שיסל גריץ מיט ברויט:

״ר׳ יוסף שיקט דעם תלמיד אָנבי<u>י</u>סןיִ״

נאָר דער תּלמיד האָט נישט אַװעקגענומען די הענט פֿון פּנים.

דער ראָש־ישיבֿה האָט אַװעקגעלייגט דעם לעפֿל און איז צוגעגאַנגען צום דער ראָש־ישיבֿה האָט אַװעקגעלייגט ליבע אױפֿן געקוקט, דערנאָך האָט תלמיד. אַ װײַלע האָט ער מיט שטאָלצער ליבע אױפֿן געקוקט, דערנאָך האָט ער אײַנגעהילט די האַנט אין דער פּאָלע און אָנגערירט דעם אַקסל.

- מען האָט דיר געבראַכט עסן, וועקט ער אים מיט אַ פֿרײַנדלעך קול. טרויעריק און לאַנגזאַם האָט דער תּלמיד אַוועקגענומען די הענט פֿון פּנים און דאָס פּנים איז נאָך בלאַסער געוועזן, און די אונטערגעשלאָגענע אויגן האָבן נאָך ווילדער געברענט.
  - איך ווייס, רבי! ענטפֿערט ער, נאָר איך וועל נישט עסן הײַנט! —
- דער פֿערטער תענית? האָט דער ראָש־ישיבֿה געפֿרעגט פֿאַרווונדערט,
  - און אָן מיר? גיט ער צו מיט אַ פּרעטענסיע. —

"It's a different kind of fast. It's a fast of repentence."

"What are you talking about? You — and a fast of repentence?"

"Yes, teacher, a fast of repentence.... A moment ago, when you began to eat, a thought flashed through me...to sin against the commandment: 'Thou shalt not covet!'"

Late that very night, the pupil woke his teacher. Both had been sleeping opposite each other on benches in the House of Learning.

"Teacher—teacher!" he called in a weak voice.

"What's the matter?" the teacher jumped up frightened.

"I was just now in the highest gradation..."

"How so" asked the teacher, still somewhat drowsy.

"It sang within me!"

The teacher sat up:

"How so? How so?"

"I don't understand it myself, teacher," the pupil replied in an even weaker voice. "Unable to sleep, I brooded over your discourse. I wanted, above all, to know the melody. In my great pain at not knowing the melody, I began to cry . . . everything in me cried; all my limbs cried to the Creator of the Universe!

"At the same time, I practiced the prayers of purification that you handed down to me... a strange phenomenon: the prayers came not from my mouth but from somewhere inside of me... beyond the control of my own will! Suddenly, everything became so bright in me.... I closed my eyes and nevertheless I felt light, bright light, lustrous light within me!"

"Yes!" said the teacher bending over him.

"Then, from all this brightness, I felt so good, so light, as though I were without mass, as though my body lost all its weight and I could fly."

"Yes! Yes!"

"Then I became cheerful, lively, full of laughter. My face remained immovable, my lips did not stir, and none the less I laughed... I laughed so pleasantly, so heartily, so joyfully."

"Yes, yes, yes, in supreme exultation!"

"Then something in me began to hum, it hummed like the beginning of a melody."

The teacher jumped down from his bench and suddenly stood beside the pupil.

מקובלים 231

עס איז אַן אַנדערער תענית, ענטפֿערט דער תלמיד, עס איז אַ תענית־ — תשובֿה!

- ?וואָס רעדסטו? דו -- און אַ תענית־תשובֿה?
- יאָ, רבי! אַ תענית־תשובֿה... אַ רגע פֿריער, ווען איר האָט אָנגעהויבן יאָ, רבי! אַ הערהור... עובֿר צו זײַן אויף לא תחמוד!

\*

אין דער זעלבער נאַכט, גאַנץ שפּעט, האָט דער תּלמיד געוועקט דעם רבין. זיי זענען ביידע געשלאַפֿן, זיך קעגנאיבער, אויף בענק אין קלויז.

- רבי... רבי! האָט ער גערופֿן מיט אַ שוואַך קול —
- וואָס איז? האָט זיך דער ראָש־ישיבֿה אויפֿגעכאַפּט דערשראָקן.
  - .... איך בין צונד געווען אין דער הויכער מדרגה —
- ווי אַזוי? פֿרעגט דער ראָש־ישיבֿה נאָך אַ ביסל פֿאַרשלאָפֿן.
  - עס האָט אין מיר געזונגען!
    - ?ווי אַזוי, ווי אַזויי ---
- איך ווייס אַליין נישט, רבי, האָט דער תּלמיד מיט נאָך אַ שוואַכערן קול געענטפֿערט, איך האָב נישט געקענט שלאָפֿן, האָב איך מיך פֿאַרטיפֿט אין אײַער שמועס... איך האָב געוואָלט דווקא קענען דעם ניגון... און איך האָב פֿאַר גרויס צער, וואָס איך קען נישט דעם ניגון אָנגעהויבן וויינען... עס האָט אין מיר אַלץ געוויינט; אַלע אבֿרים האָבן געוויינט פֿאַרן רבונו על עולם!

דערבײַ האָב איך געמאַכט די צרופֿים, וואָס איר האָט מיר איבערגעיד געבן... אַ װוּנדערלעכע זאַך: נישט מיטן מויל, נאָר עפּעס אינעװיניק... פֿון זיך אַליין! ראַפּטעם איז מיר ליכטיק געװאָרן... איך האָב געהאַלטן צו די אויגן, און עס איז מיר געװען ליכטיק, זייער ליכטיק, זייער שטאַרק ליכטיק!...

- אָט! בייגט זיך צו דער ראָש־ישיבֿה. —
- עס ... עס אַזוי גוט, אַזוי לײַכט ... עס דערנאָך איז מיר געוואָרן פֿון דעם ליכט אַזוי גוט, אַזוי לײַכט ... עס האָט זיך מיר געדאַכט, אַז איך וועג גאָרנישט, אַז מײַן גוף האָט די וואָג פֿאַרלוירן, אַז איך קען פֿליִען...
  - אט! אט! --
- דערנאָך בין איך געוואָרן לוסטיק, לעבעדיק, לאַכנדיק... דאָס פּנים דערנאָך בין איך געוואָרן לוסטיק, און איך האָב דאָך געלאַכט... האָט זיך מיר נישט גערירט, די ליפּן אויך נישט, און איך האָב דאָך געלאַכט! און אַזוי גוט, אַזוי גוט, אַזוי האַרציק, אַזוי נחתדיק געלאַכט!
  - אט! אט! אט! מתוך שימחה! —
- עפעס אין מיר געברומט, ווי אַן אָנהייב פֿון אַ ניגון דערנאָך האָט עפּעס אין מיר געברומט....

דער ראָש־ישיבֿה איז אַראָפּגעשפּרונגען פֿון זײַן באַנק און איז מיט אַ מאָל — געווען בײַם תּלמיד: "Well? Well?"

"Then I heard, how it began to sing inside of me."

"What did you feel? What? What? Tell me!"

"I felt that all my senses were closed and shut tight, and something inside of me was singing . . . as a melody should be sung, but without words, just so...."

"But how? But how?"

"No, I cannot.... I knew it before ... then the singing turned into ... turned into...."

"Turned into what? What?"

"Into a sort of playing, as though there were a violin inside of me as though Yone, the musician, were sitting inside of me and playing melodies at the Rabbi's table! The playing was, however, much better, much nobler, with still more spirit, and all this without a voice, without the trace of a voice—pure spirit!..."

"Blessed art thou! Blessed!"

"Now it's all gone," said the pupil sadly, "my senses have again opened up and I am so tired, so very tired, so-o ti-ired, that I...."

"Teacher," he suddenly exclaimed, clutching at his heart, "teacher, say the last Confession with me! I am being called. Among the Heavenly Host another chorister is needed! An angel with white wings!... Teacher! Teacher! Shma Yisroel, Hear O Israel, Shma-a-a Yis - - -"

The entire city, every individual in it, wished for such a death for himself. The teacher, however, felt that this kind of death was still inadequate.

"A few more fast-days," he sighed sadly, "and he would have died still better, being kissed by God!"

- -- נו... נו...
- דערנאָך האָב איך געהערט, ווי עס האָט אין מיר אָנגעהויבן זינגען!
  - וואָס? וואָס? וואָס? וואָס? וואָס? ואָג! —
- איך האָב געפֿילט, אַז אַלע חושים זענען מיר פֿאַרשטאָפּט און פֿאַר־ איך האָב געפֿילט, אַז אַלע חושים זענען װי מען דאַרף אַן מאַכט, און עפּעס אינעװיניק זינגט... און אַזױ װי מען דאַרף גאָר אָן װערטער, אָט אַזױ....
  - ווי אַזוי? ווי אַזוי?! --
- ניין, איך קען נישט... פֿריער האָב איך געוווסט... דערנאָך איז פֿונעם זינגען געוואָרן... געוואָרן....
  - ... וואָס? וואָס?
- אַ מין שפּילן... גלײַך, להבֿדיל, איך װאָלט אינעװײניק אין מיר אַ מידל געהאַט, אָדער גלײַך יונה כּלי־זמר זאָל אין מיר זיצן און שפּילן זמירות. װו בײַם רבין צו טיש! נאָר עס האָט געשפּילט נאָך בעסער, נאָך איידעלער, מיט נאַך מער רוהניות! און אַלץ אָן אַ קול, אָן אַ שום קול סאַמע רוחניות! .....
  - ווויל איז דיר! ווויל איז דיר! ווויל איז דיר! ---
- יוך אַלץ אַלץ אַוועק! מאַכט טרויעריק דער תּלמיד: עס האָבן זיך בין אַזור איז אַלץ אַוועק! מיד. אַזור מיד. אַזור מיד. אַזור מיד. אַזור מיד. אַזור מיד. אַזור מיד. אַז איך .... אַז איך ....
- רבי האָט ער ראַפּטעם אַ געשריי געטון, זיך אָנכאַפּנדיק בײַם האַרץ: רבי ! רבי ביים מין מען איז געקומען נאָך מיר! עס האָט דאָרט אין רבי! זאָגט מיט מיר ווידוי! מען איז געקומען נאָך מיט ווײַסע פֿליגל!... רבי! רבי! רבי! רבי! שמע ישראל! שמעעע... ישׁ ....

\*

דאָס גאַנצע שטעטל ווי איין מענטש האָט זיך געוווּנטשן אַזאַ טויט, נאָר פֿארן ראַש־ישיבֿה איז נאָך ווייניק.

נאָך אַ פּאָר תעניתים, קרעכצט ער, וואָלט ער שוין געשטאַרבן "בנשיקה״!

### MIGRATIONS OF A MELODY

You would like to hear a melody of Talne?

Perhaps you think it's a trifling matter; a person has merely to take a melody of the Sabbath's closing feast and sing it? But it isn't as simple as you think.

A Talne-melody must be sung by a large group. Community singing alone can do justice to it.

You want to join in singing it? No, friends, a Talne-melody can't be sung with the help of Polish Hassidim!

You have no idea, not the slightest conception, of music!

I am quite familiar with your musicians, your cantors. You call it playing, I call it screeching; and when you sing, you sound like chickens being slaughtered. The religious melodies emerge from your throats so strange and wild. As for your marches and dancerhythms, they are even more savage than your manners and your gestures. You call this music Hassidic! Well, we had Hassidim of a different sort!

Where do our melodies come from? Perhaps we inherited them; perhaps they are native to our district. In our district of Kiev, there isn't a house without a violin. A respectable child or, to use the expression more common among us, a father's child must have a fiddle, he must be able to play.

You want to know how many men live in a house? You merely have to look at the walls! The number of fiddles hanging there tells you the number of men.

All play: the grandfather plays, the father plays, the son plays. It's a pity, however, that each generation plays its own tunes, each plays differently, each has its own peculiar style.

The old grandfather plays Sinai-melodies or such synagogual chants as Kol-Nidre, Shoshanas-Yakov, Gdi-Kshur-Yodaim, etc. The father, an adherent of Hassidism, likes to go all out on the strings in the good old Jewish style. The son, in turn, plays from notes, plays musical selections from the theatrical repertoire. The melody varies with each generation.

# אַ גילגול פֿון אַ ניגון

אַ טאַלנער ניגון ווילט איר? —

דאַכט זיך אין פֿלוג אַ קלייניקייט — נעמען אַ ניגון פֿון אַ טאַלנער שלש־ סעודות און נאַכזינגען! עס איז אָבער נישט אַזוי ווי עס דאַכט זיך!

דער טאַלנער ניגון מוז געזונגען ווערן ברבֿ עם. חבֿרה מוז אים זינגען! אונטערהעלפֿן ווילט איר? ניין, ברידער! מיט דער הילף פֿון פּוילישע חסידים זינגט זיך נישט קיין טאַלנער ניגון!

איר האָט גאָר קיין השֹגה, קיין ידיעה אין נגינה!

איך הער דאָך אײַערע פּלי־זמרים, אײַערע חזנים! עס גרימפּלט זיך, נישט עס שפּילט, און בײַם זינגען רײַסט איר אײַך װי געקױלעטע הענער! אַפֿילו די סיני־ניגונים קומען בײַ אײַך אַרויס משונה־װילד... און אײַערע מאַרשן, אײַערע קאָזאַקלעך? זיי זענען נאָך װילדער װי אײַערע תנועות און העוויות! איר זאָגט, עס איז חסידות!... בײַ אונדז זענען אַנדערע חסידים!...

פֿון װאַנען מיר האָבן נגינה? אפֿשר קומט עס שױן בירושה און אפֿשר ליגט עס אין דער געגנט!

אין אונדזער קיעווער געגנט איז אין בית אָן אַ פֿידעלע!

אַ בעל־הבתּיש קינד אָדער. װי מען זאָגט אין יענע קאַנטן: אַ טאַטנס אַ קינד, מוז האָבן אַ פֿידעלע, מוז קענען שפּילן....

איר ווילט וויסן, וויפֿל מאַנסלײַט עס געהערן צו אַ שטוב? קוקט אויף די ווענט! וויפֿל עס הענגען פֿידעלעך, אַזוי פֿיל מאַנסלײַט!

אַלע שפּילן: עס שפּילט דער זיידע, עס שפּילט דער פֿאַטער, עס שפּילט דער זון....

עס איז נאָר אַ שאָד, װאָס יעדער דור שפּילט זיך זײַנס, שפּילט אַנדערש. שפּילט באַזונדער!

דער אַלטער זיידע שפּילט סיני־ניגונים אָדער אַזוי חזנישע זאַכן: אַ כּל־נדרי״. ״שושנת יעקבֿ״. אַ ״גדי קשור ידים״ — אַ דאגה וואָס? דער פֿאָטער, אַ חסידישער מענטש. צעגייט זיך אין אַ גוט־ייִדישן שטייגער! דער זון ווײַטער, שפּילט שוין פֿון נאָטן! מען שפּילט שוין גאַר פֿון טעאָטער!

אַזוי ווי דער דור, אַזוי איז דער ניגון!

What do Hassidim do, when they have no whiskey? They talk about whiskey. To sing alone, without group accompaniment, without the inspiration of community participation, is impossible; therefore, let us talk about music.

Music, as you know, is really something great. All of Talne used to look forward all week to the *Mlave-Malke*, and the essence of the *Mlave-Malke* was its characteristic melody.

Everything depends on who sings and what he sings.

With the identical bricks you can build either a synagogue or a monastery, a palace or a prison, even a poorhouse. With the same letters of the alphabet, you write, on the one hand, the mystic words of Holy Writ and, on the other hand, the greatest blasphemies.

With the very same sounds you can ascend to the highest stage of religious fervor and commune with God but you can also descend to the deepest pool of hell and wallow there like a worm in the mire.

A letter — is what is read; a melody — is what is sung.

To illustrate, just take a happy, catchy tune, known as a Freilachs. This can be sung at a Talne Mlave-Malke on the night of that Sabbath which commemorates Israel's liberation from ancient Egypt—a happy occasion, bringing to mind acts of piety and deeds of goodness; and the same catchy tune can also express the joy of a lawless bird in a boundless world!

A melody burns, aflame with love, drenched with love; but ah! love has many gradations: there is, on the one hand, love of God, love of the universe, love of Israel, and, on the other hand, love of self and love (God forbid) of another man's wife.

A melody wails, a melody weeps, but it may be, in the one case, a wailing on account of the serpent and the lost paradise, and, in the other case, a weeping over the destruction of the Temple and the exile of the Divine Presence from the Holy of Holies, or else a weeping over our Jewish poverty and degradation. "See, Lord, the state to which we have been reduced," laments one melody, while another melody laments that a beautiful woman is unwon.

There is a melody full of longing; but what is the object of its longing? In one case, a soul longs to return to its divine source, and in the other case, a toothless old dog longs for vanished youth and the evil passions of years gone by.

וואָס טוען חסידים, אַז עס פֿעלט אַ ביסל בראָנפֿן? רעדט מען פֿון — בראָנפֿן!... זינגען איינער אַליין, אַן חבֿרה, אָן אַ ברען פֿון עולם, קען מען נישט: וועלן מיר רעדן פֿון נגינה....

נגינה, מוזט איר וויסן, איז אַ גרויסע זאַך! גאַנץ טאַלנע איז געשטאַנען איף מלווה־מלכּהס, און דער עיקר מלווה־מלכּה איז געווען דער ניגון!

עס ווענדט זיך נאָר, ווער עס זינגט און וואָס ער זינגט ....

מיט די אייגענע ציגל קען מען שטעלן אַ שול און אַ קלויסטער. אַ פּאַלאַץ מיט די אייגענע ציגל קען מען און אַ תּפֿיסה, און גאָר אַ הקדש!

מיט די אייגענע אותיות שרײַבט מען סודות התורה און, להבֿדיל, דאָס גרעסטע אַפּיקורסות! און מיט די אייגענע קולות קען מען אַרויף צו דער העכס־טער מדרגה פֿון התלהבֿות און דבֿקות, און מען קען אַראָפּ ביזן שאול תחתיה און וואַלגערן זיך דאָרט ווי אַ וואָרעם אין בלאָטע!

אַ בריוול — ווי מען לייענט עס: אַ ניגון ווי מען זינגט אים!

נעמט למשל אַ ״פֿריילעכס״; קען עס זײַן אַ טאַלנער שבת־שירהדיקע מלווה־מלכּה — אַ שימחה פֿון מיצוות און מעשים־טובֿים; און עס קען זײַן די פֿרייד פֿון אַן אויסגעלאַסענעם פֿויגל אין אַ הפֿקר־וועלט!

אַ ניגון ברענט, טאַקע "תוכו רצוץ אַהבֿה" — אויסגעווייקט איז ער מיט ליבשאַפֿט; נאָר ליבשאַפֿטן זײַנען פֿאַראַן אַ סך: עס איז פֿאַראַנען אַהבֿת המקום, ליבשאַפֿט; נאָר ליבשאַפֿט זו כּל־ישׂראל... איינער אָבער האָט גאָר זיך אַליין ליב, צי גאָר, רחמנא ליצלן, אַן א שת־איש!

אַ ניגון קלאָגט זיך, אַ ניגון וויינט, נאָר איינער וויינט אויפֿן נחש, אויפֿן פֿאַרלוירענעם גן־עדן; אַ צווייטער — אויף גלות השכינה, אויף חורבן בית־פֿאַרלוירענעם גן־עדן; אַ צווייטער — אויף גלות שמידתנו״... קלאָגט ער המיקדש, אויף אונדזער דלות און שיפֿלות!... ״ראה עמידתנו״... קלאָגט ער זיך, דער ניגון... און נאָך אַ ניגון וויינט, אַז עמעצן איז אַ יפֿהפֿיה אַנטלאַפֿן!

עס איז פֿאַראַנען אַ ניגון פֿול מיט בענקשאַפֿט; נאָר צו װאָס בענקט ער. דער ניגון? עס בענקט אַ נשמה צוריק צו איר שורש, און עס בענקט אַן אַלטער פּלבֿ אַן ציין צו יונגע יאָרן מיטן יונגן יצר־הרע! Take, for instance, the song:

Red Dovidl once lived in Vasilkov, in Vasilkov, And now he lives in Talne; Red Dovidl, Reb Dovidl once lived in Vasilkov, And now he lives in Talne!

Singers of Talne intone this song and so do singers of Vasilkov. When those of Talne sing it, it is a real happy *Freilachs*. It pours out in glee, it is aflame with joy. But when those of Vasilkov attempt it, the same melody is imbued with pain and saturated with melancholy. The difference is caused by the kind of soul that the singer incorporates in the melody.

A melody, as you doubtless know, is a sum of sounds or, as others say, a totality of tones.

The sounds or tones are derived from nature. A person does not invent them. In nature there is no lack of sounds. Every object has its own sound, its characteristic tone, sometimes even an entire melody.

There is a tradition about the harmony of the spheres. Everlastingly day sings unto day and night unto night. People and birds sing. Animals, wild and domestic, find utterance in song. A stone makes a sound as it strikes another stone, metals resound, running water is not silent, and what a variety in the tones of a forest! A forest needs but the slightest breeze to sing as quietly and as sweetly as a Wallachian melody. Furthermore, does not the onrushing locomotive, that monster with the red flaming eye, intoxicate us with its wild song? Not even the silent fish are wholly silent. In an old book I read that certain fish produce a musical sound: they swim to the shore at times, beat with their tails on the sand or on a stone, and rejoice at the sound.

Are nature's tones few? If only there were an ear to catch them all as in a net, to soak itself full of them as a sponge soaks itself full of water!

Tones alone do not, however, make a melody. A heap of bricks is not yet a house. Tones are the body of a melody. The soul is still lacking. And the soul of a melody comes from some emotion of a human being, such as love, anger, pity, vengeance, longing, remorse, sorrow. In short, everything a person feels can be embodied in a melody—and a melody lives.

#### נעמט כאַטש דאָס לידל:

ר' דודל האָט געוווינט אין וואַסילקאָװ — אין וואַסילקאָװ און הײַנט וווינט ער אין טאַלגע; ר' דודל, ר' דודל האָט געוווינט אין וואַסילקאָװ, הײַנט וווינט ער אין טאַלגע!...

עס זינגען עס טאַלנער, עס זינגען עס וואַסילקאָווער! נאָר אַז די טאַלנער זינגען, איז עס אַן אמת "פֿריילעכס", שפּריצט עס און ברענט מיט שימחה, מיט זינגען, איז עס אַן אמת "פֿריילעכס", איז עס אויסגעווייקט מיט צער און תענוג; זינגען עס אָבער וואַסילקאָווער, איז עס אויסגעווייקט מיט צער און מרה־שחורה! און ווענדן ווענדט זיך עס אין דער נשמה וואָס מען גיט אַרײַן אין ניגון!...

דער ניגון, מוזט איר וויסן, איז אַ סך־הכּל פֿון קולות אָדער, ווי יענע — זאָגן טענער.

די קולות אָדער די טענער נעמט מען פֿון דער טבֿע; זיי איז קיינער נישט מחדש, און אין דער טבֿע פֿעלט נישט קיין קולות. אַלץ האָט אַ קול, זײַן נישט מחדש, און איב נישט גאָר אַ גאַנצן ניגון!

די גלגלים, האָבן מיר אַ קימא־קֿן, זינגען; טאָג און נאַכט — ״יום ליום... לילה ללילה...״ האָבן זייער זמר... מענטשן און פֿייגל זינגען, חיות ובהמות זאָגן שירה... אַ שטיין אָן אַ שטיין קלאָפּט, מעטאַל קלינגט... וואַסער, אַז עס לויפֿט, שווײַגט עס נישט; הײַנט אַ װאַלד! בײַם קלענסטן װינטל, זינגט ער דאָך אַ אװאָלעך״, אַן אמתן, שטילן, זיסן װאַלעך! און די באַן למשל — די חיה־רעה מיט די רויט־פֿלאַמענדיקע אױגן, אַז זי לױפֿט, באַטױבט זי נישט מיט איר געזאַנג! אַפֿילו די שטומע פֿיש, האָב איך אין אַן אַלט ספֿר געזען, גיבן אױך אַ מאָל אַרױס פֿון זיך אַ קול נגינה. טייל פֿיש, שטייט אין ספֿר, שווימען פֿון צײַט צו צינט צו צום ברעג, קלאָפּן מיט די עקן אין זאַמד, אױף אַ שטיין און זענען זיך דערמיט מחיה!

ווייניק קולות? מען דאַרף נאָר האָבן אַן אויער. עס זאָל די קולות אויפֿ־-כאַפּן ווי אַ נעץ, אײַנזאָפּן ווי אַ שוואָם!

נאָר פֿון טענער אַליין איז נאָך קיין ניגון נישט!

אַ הויפֿן ציגל איז נאָך נישט קיין הויז!

יאס איז ערשט דער גוף פֿון ניגון; ער דאַרף נאָך אַ נשמה!

און די נשמה פֿון אַ ניגון איז שוין אַ געפֿיל פֿון אַ מענטש: זײַן ליבשאַפֿט, זײַן צאָרן, לײַטזעליקייט, נקמה, האַרץ־בענקעניש, חרטה, צער — אַלץ, אַלץ זײַן צאָרן, לײַטזעליקייט, נקמה, וואָס אַ מענטש פֿילט קאָן ער אַרײַנגעבן אין אַ ניגון, און דער ניגון לעבט.

I believe that whatever imparts life must itself be alive.

I insist that if a melody fills me with zest for life, if it gives me new vitality, a new soul—then a melody lives!

As proof, take a melody and cut it up, sing it upside down, start with the middle and then continue with the beginning and the end, well, do you still have a melody? You have the sum of all the sounds; there is not a single tone missing; but the soul of the melody is gone. You have killed a living white dove and beneath your knife the soul has vanished. The melody has died, only its corpse is left!

In Talne, it is as clear as daylight that a melody lives!

A melody lives, a melody dies, a melody is forgotten, just as an interred person is forgotten.

Once the melody was young and fresh, bubbling over with life, but in the course of time it became feeble and aged. Its heyday was over and its strength departed. It became sick and senile. Then somewhere it breathed its last breath and the earth knew it no more.

A melody can, however, experience resurrection.

Suddenly someone happens to recall an old melody, suddenly it swims into his consciousness and breaks forth from his lips. Involuntarily, new feeling is put into it and it lives as almost a new melody.... This can be called a reincarnation of a melody.

Perhaps you don't grasp my meaning. How am I to convey to a blind person what light is?

Let me try. You like stories and so I'll tell you a story about a reincarnation of a melody. Listen!

About fifteen miles past Berditchev, just beyond the forest, there is a little town called Machnovke. In this town there was once a fairly good band of music. The conductor of the band, Reb Chaiml, was an excellent musician, a pupil of the great Pedozur of Berditchev. Reb Chaiml himself did not create melodies; he was not a composer, but he could take the compositions of others, interpret

וואָרעם איך, רבותים, גלייב, אַז דאָס וואָס מיך איז מחיה מוז אַליין האָבן אַ חיות, לעבט אַליין!

און הײַנט, אַז אַ ניגון איז מיך מחיה. אַז איך באַקום פֿון אַ ניגון אַן אמת חיות, אַ נײַע נשמה, זאָג איך, אַז אַ ניגון לעבט....

און והאָ ראַיה: נעמט אַ ניגון און צעשנײַדט אים, זינגט אים קאַפּויר, כאַפּט פֿריער אַרויס די מיט און דערנאָך זינגט די התחלה מיטן סוף, נו, האָט איר אַ ניגון? בסך־הכּל האָט איר אַלע קולות, עס פֿעלט אײַך קיין איינציקער טאָן, נאָר די נשמה איז אַרויס! איר האָט אַ לעבעדיקע ווײַסע טויב געקוילעט, און אונטערן מעסער איז אַרויס די נשמה!

עס איז געװאָרן אַ מת. אַ בר־מנן פֿון אַ ניגון!

אין טאַלנע איז ברור כשמש. אַז אַ ניגון לעבט!

און אַ ניגון לעבט, און אַ ניגון שטאַרבט; און מען פֿאַרגעסט אַ ניגון ווי מען פֿאַרגעסט אַ שוכן־עפֿר!

יונג און פֿריש איז ער אַ מאָל געווען, דער ניגון! מיט פֿריש לעבן האָט אָפּ־ער געשפּריצט... מיט דער צײַט איז ער אָפּגעשוואַכט געוואָרן, ער האָט אָפּ־געלעבט זײַן צײַט און די כּוחות זענען אים אויסגעגאַנגען... עבֿר־ובטל איז געלעבט זײַן צײַט און די כּוחות זענען אים אויסגעגאַנגען... דערנאָך איז זײַן לעצטער הויך אַרײַן אין דער לופֿט און ערגעץ פֿאַרשטיקט געוואָרן — ואיננו!....

נאָר אַ ניגון קען אויפֿשטיין תחית המתים....

פּלוצעם דערמאָנט מען זיך אַן אַלטן ניגון, ער שווימט פּלוצעם אַרייַס אַרוי און רײַסט זיך פֿון מויל אַראָפּ... נישט ווילנדיק לייגט מען אין אים אַרײַן אַ און רײַסט זיך פֿון מויל אַראָפּ נישט ציער ניגון לעבט....

דאָס איז שוין אַ גילגול פֿון אַ ניגון....

איר פֿאַרשטייט מיך ווייניק... רעדט מיט אַ בלינדן וועגן ליכט.

ווייסט איר וואָס? מעשיות האָט איר דאָך ליב, וועל איך אײַך דערציילן אינעשה וועגן אַ גילגול פֿון אַ ניגון ... הערט!

\*

דרני־פֿיר מײַל אונטער בערדיטשעוו, באַלד נאָכן װאַלד, איז פֿאַראַנען אַ שטעטל מאַכנאָװקע; און אין דעם מאַכנאָװקע איז געװען אַ נישקשהדיקע קאַפּעליע פּלי־זמר. נאָר דער ראָש־וראשון זייערער, ר׳ חיימל האָט ער געהייסן, דער איז געװען אַ בריה פֿון אַ מוזיקאַנט — פּדהצור בערדיטשעװערט אַ תּלמיד. דער ר׳ חיימל איז נישט געװען קיין מחדש פֿון ניגונים, דאָס הייסט: ער איז נישט ר׳ חיימל איז נישט געװען קיין מחדש פֿון ניגונים, דאָס הייסט: ער איז געװען קיין קאָמפּאָזיטאָר, נאָר אױספֿירן אַ זאָך, מטעים זײַן, פֿאָרטײַטשן, ממש געװען קיין קאָמפּאָזיטאָר, נאָר אױספֿירן אַ זאָך.

them, elaborate on them, put feeling into them. Therein lay his musical talent.

Chaiml was a lean and unimpressive figure. But, when he began to play, he was suddenly transformed; the lowered eyebrows were raised slowly, the quiet deep eyes radiated a halo of pity over the entire face. It was obvious that he was no longer in this world and that, while his hands were playing of their own accord, his soul was winging ever higher and higher in the world of song. Often he would forget himself and begin to sing, and his voice was like that of a clarinet, so clear, so pure.

If Chaiml had not been a simple pious Jew, almost a simpleton, he would not have suffered privations with his eight children in Machnovka. He would have played or sung in some theatre, he might even have been by now chief cantor in Berlin or Paris. Berditchev produces quite a few people of this type, however, people like Chaim Simpleton who stay at home and are dependent on the credit which the local storekeepers allow them month after month, advances to be repaid from some profitable wedding somewhere at some time.

Well, one day a really rich wedding was in prospect. The richest in Machnovka. At the house of Berl Katzner's widow.

Berl Katzner himself—his spirit may come in a dream to strangle me for these words—was a great usurer and a still greater miser. He was even too miserly to eat a decent meal but would go about and pick up the crumbs left over by the children. Moreover, the man had a heart of iron.

Before his death, almost in the very agony of dying, he called his oldest son to his side, had the account books brought over, and pointed out, with a finger already turning brown and blue, what installment was still unpaid. He then admonished his heir: "You must under no circumstances allow additional time for this payment. Do you hear? By the obedience you owe to a father, I forbid you!"

Then he called over his wife and told her to hide the copper utensils hanging on the walls. "Once I close my eyes," he said, "everything will be gone with the wind." With these words, his soul took its flight.

## He left half a million!

His widow, as I mentioned, was about to marry off her daughter and wanted to do so in a hurry, because she herself was thinking אַרײַנלייגן אין האַרץ — דאָס האָט ער געקאָנט; אין דעם האָט שוין זײַן גבֿורה געשטעקט!

אַ ייִד איז ער געווען אַ דאַרער, אַ טרוקענער. האָט ער אָבער אָנגעהויבן שפּילן, איז ער פּלוצעם געוואָרן גאָר אַן אַנדער מענטש: די אייביק אַראָפּגע־ לאָזטע ברעמען האָבן זיך לאַנגזאָם אויפֿגעהויבן, און פֿון די שטילע, טיפֿע אויגן איז געפֿאַלן אַן אמתע שײַן פֿון רחמנות איבערן בלאַסן פּנים. מען האָט געזען בחוש, אַז צונד איז ער נישט קיין היגער, זײַנע הענט שפּילן אַליין, פֿון זיך, און די נשמה פֿליט ערגעץ אַרום הויך, הויך אין עולם הזימרה... טייל מאַל פֿלעגט ער זיך פֿאַרגעסן און אָנהייבן זינגען אויך, און אַ קול האָט ער געהאט – אַ קלארנעט, אַזױ קלאַר און אַזױ ריין....

וואָלט דער חיימל נישט געווען קיין פֿרומער, פּשוטער ייִד, כּמעט אַ תּם, וואָלט ער זיך נישט געקוועלט מיט אַכט קינדערלעך אין מאַכנאָווקע, ער וואָלט שוין ערגעץ געשפּילט אָדער געזונגען אין אַ טעאַטער, און אפֿשר קאָר־חזן גע־ װאָרן אין אַ בערלין צי פּאַריז... נאָר אַ זוינע לײַט גיט שוין אַרויס פֿון זיך בערדיטשעוו. חיימל תּם זיצט זיך אין דער היים און באָרגט חדשים לאַנג אין אַלע שפּײַזגעוועלבלעך על חשבון פֿון אַ בעל־הבתישע חתונה וואָס מוז דאָך אַ מאַל זיִנץ!

און דעמאַלט האָט זיך פּונקט געמאַכט אַ גבֿירישע חתונה! און בײַם פּער פֿון מאַכנאַווקע, בײַ בערל קאַצנערס אַלמנה.

בערל קאַצנער אַליין, ווערגן זאָל ער מיך קומען, איז געווען אַ גרויסער וואָכערניק, אַ קמצן — נאָך אַ גרעסערער. אין מויל אַרײַן האָט ער זיך נישט פֿאַרגונען... ער פֿלעגט אַרומגיין און קלײַבן קרישקעלעך נאָך די קינדערס עסן... אַן אײַזערן האַרץ האָט ער געהאָט, דער מענטש!

פֿאַרן טויט, כּמעט אין מיטן דער גסיסה, רופֿט ער צו דעם עלטסטן זון, הייסט זיך דערלאַנגען די ביכער, און ווײַזט אָן מיט אַ בלאַנע־בלאָען פֿינגער, וווּ עס איז נישט באַצאָלט קיין ראַטע! און ״פּראָלאָנגירן, זאָגט ער, חס־ושלום! הערסט! בגזרת כּיבוד־אַבֿ!״

דערנאָך האָט ער צוגערופֿן דאָס ווניב און געהייסן באַהאַלטן דאָס קופּער דערנאָך האָט ער צוגערופֿן דאָס ווניב און אויג, זאָגט ער, איז אַלץ וואָס האָט געהאָנגען אויף דער וואַנט: ״מאַך איך צו אַן אויג, זאָגט ער, איז אַלץ הפֿקר!״ — און מיט דעם איז אים די נשמה אַרויס!

איבערגעלאָזט האָט ער טאַקע אַ האַלבן מיליאָן!

ווי געזאָגט, חתונה דער טאָכטער מאַכט די אַלמנה, און זי אײַלט צו, ווײַל זי וויל זיך אַליין אויך לאָזן רעדן אַ שידוך, אַ שטיין איז איר אַראָפּ פֿון האַרץ! אויפֿגעריכט איז זי געוואַרן!... of a possible match in the near future. A stone had been lifted from her heart, she felt rejuvenated.

Chaiml, the musician, also had a daughter to marry off and he too was waiting for the announced wedding as for the coming of the Messiah.

The widow, however, got an idea that she wanted to call in Pedozur from Berditchev.

Why? There would be in-laws from Kiev, connoisseurs from Kiev; she, therefore, wanted a new *El Mole Rachmim* to be played at the wedding ceremony during the veiling of the bride, a new melody and not the hackneyed one. A wedding, which was to cost so much, would cost a little more—and may the guests from Kiev open eyes and ears!

Chaiml almost died of chagrin!

The entire city was up in arms. Chaiml was well-liked. Besides, everybody pitied him—such a poor Jew! A compromise was effected. According to its terms, Chaiml was to play with his band at the wedding, but beforehand he was to travel to Berditchev at the expense of the wealthy widow and was to get from Pedozur a new El Mole Rachmim.

Chaiml took the few roubles, left the greater part for his wife and children, hired a wagon, and was on his way to Berditchev.

And here the story of the migration of a melody begins.

Isn't there a saying: poor men have no luck? Well, just as Chaiml drove into Berditchev at one end, Pedozur drove out of Berditchev at the other end. He had been invited to a *Mlave-Malke* at Talne. The Rabbi of Talne was an admirer of Pedozur and was wont to say of him: "Divine mysteries are contained in Pedozur's melodies. What a pity that he himself is unaware of them!"

Chaiml ran about the streets perplexed and distraught. What was he to do now? He mustn't return home without an *El Mole Rachmim*—that was absolutely inconceivable. Nor could he continue on to Talne nor even wait at Berditchev until Pedozur came back, because the sum at his disposal was limited. The wealthy widow had given him very little and of that little he had left the major portion with his wife. Naturally, he was now worried.

At this critical moment, as he paced the streets, his attention was drawn to the following scene:

און אַז חיימל כּלי־זמר דאַרף אויך חתונה מאַכן אַ טאָכטער, וואַרט ער מן־הסתם אויף דער חתונה ווי אויף משיחן....

פֿאַלט אָבער אײַן דער אַלמנה. אַז זי וויל אַראָפּברענגען פּדהצורן פֿון בערדיטשעוו.

באַשר בכן? עס וועלן זײַן קיעווער מחותנים, קיעווער מבֿינים, וויל זי צום באַדעקנס אַ נײַעם אל מלא רחמים; ניט, זאָגט זי, קיין אַלטע אָפּגעשלאָגענע אום באַדעקנס אַ נײַעם אל מלא נאָך קאָסטן, און זאָלן די קיעווער זען!

חיימל איז שיער אויסגעגאַנגען.

אין שטאָט איז אויך געוואָרן אַ גערודער; מען האָט אים זייער ליב געד האָט, חיימלען; און עס איז גלאַט אַ רחמנות אויף אַ ייִדן אַן אבֿיון... מע לייגט זיך אַרײַן אויף אַ פּשר; און סוף־כּל־סוף איז געבליבן, אַז שפּילן זאָל לייגט זיך אַרײַן אויף אַ פּשר; און סוף־כּל־סוף איז געבליבן, אַז שפּילן זאָל טאַקע חיימל מיט דער קאַפּעליע, נאָר פֿאַר דער חתונה זאָל ער זיך אַראָפּכאָפּן, אויף דער גבֿירהס הוצאות, קיין בערדיטשעוו און ברענגען פֿון פּדהצורן אַ נײַעם אל מלא רחמים.

חיימל כאַפּט עטלעכע רובל — דערפֿון לאָזט ער איבער אַ גרעסערע העלפֿט דעם װײַב מיט די קינדער — דינגט אַ פֿור, און לאָזט זיך קיין בער־ דיטשעוו.

און דאָ הייבט זיך אָן די מעשה מיטן גילגול.

ווי זאָגט מען עפּעס, אַן אָרעמאַן האָט מזל! פֿאָרט חיימל פֿון איין זײַט אַר ויס אַרייַן קיין בערדיטשעוו, און פּדהצור פֿאָרט פֿון דער אַנדערער זײַט אַר ויס פֿון בערדיטשעוו! פּונקט האָט מען אים פֿאַרבעטן קיין טאַלנע אויף מלווה־מלכּה! דער טאַלנער, מוזט איר וויסן, האָט שטאַרק געהאַלטן פֿון פּדהצורן. "סודות התורה", פֿלעגט ער זאָגן, "שטעקן אין זײַנע ניגונים! עס איז נאָר אַ שאָד, וואָס ער אַליין ווייסט זיי נישט!"

מילא. חיימל דרייט זיך אַרום ווי אַן אָפּגעסמטער אין די גאַסן.

וואָס זאָל ער טון? אַהיימפֿאָרן אָן אַן ״אל מלא רחמים״ טאָר ער נישט — די וועלט וועט זיך קערן! נאָכפֿאָרן קיין טאַלנע אָדער וואַרטן ביז פּדהצור — וועט צוריקקומען, קען ער נישט — ער האָט אויסגערעכנטע הוצאות! די גבֿירה האָט אים ווייביק־וואָס געגעבן און איבערגעלאָזט דעם ווײַב האָט ער אַ סף! האָט ער טאַקע ווילד צער!

פּלוצעם דערזעט ער אין גאַס אַזאַ מין סצענע:

Picture to yourself a beautiful sunny weekday; a woman appears in the street, dressed in her Sabbath finery, or, to use the expression current in Berditchev, arrayed in honey and vinegar; on her head she wears a strange high hat with long, unusually long ribbons, the gaudiest ribbons imaginable; in her hand she holds a big, white, silver tray.

The young woman is followed by a band of music. The musicians play and the woman skips along in dancing gait. At times, she and the band stop in front of a house or a store and execute a dance on the spot.... The music lures the people of the entire neighborhood. Doors and windows are jammed with onlookers.

The music plays. The young woman dances. The gay ribbons fly through the air. The tray glitters and glistens. The crowd shouts: "Congratulations! Good luck!" and throws coins in profusion. The young woman, dancing on, catches the coins in the tray. The coins sparkle and resound in unison with the rhythm.

What does it all mean? Just an ordinary occurrence. Berditchev is a Jewish town. It has Jewish customs and this is its way of collecting a dowry for a poor bride.

Chaiml was acquainted with this custom. He knew that the women made up their own dances and that Pedozur himself composed a new melody for each of these occasions. That was his contribution. People came to him, told him of the bride, of her family, of the match in prospect, of the poverty.... He would listen in silence, with closed eyes; often he would cover his face with his hands; and when the entire story had been told and silence prevailed, Pedozur would begin to hum a melody...

Chaiml knew all this. Why then did he stand there with mouth agape and ears wide open?

He had never before heard such a catchy tune, a *Freilachs* which laughed and wept at the same time, a melody filled with both pain and pleasure, a song in which sorrow and happiness were commingled and melted together, an epithalamium really fit for the wedding of an orphaned girl.

Suddenly he leaped into the air: he had found what he needed.

On the way home from Berditchev, the driver took on additional passengers. Chaiml didn't object. The passengers, among whom

שטעלט אײַך פֿאָר, אין אַ שײנעם, העלן װאָכנטאָג גייט זיך איבער דער גאָס אַ װײַבל, אָנגעטון בגדי שבת ױום־טובֿ, אָדער װי מען זאָגט אין יענע קאָנטן, אױסגעפּוצט אין האָניק און אין עסיק ... אױפֿן קאָפּ טראָגט זי אַ מאָדנעם ציפּיק, מיט לאַנגע, לאַנגע בענדער, סטענגעס פֿון פֿאַרשײדענע לעבעדיק־שרײַנעדיקע קאַלירן!

אין דער האַנט האַלט זי אַ גרויסע ווײַסע, זילבערנע טאַץ.

דעם װײַבל גײען נאָך כּלי־זמר און שפּילן, און דאָס װײַבל גײט טאַנצנדיק. דעם װײַבל גײען נאָך כּלי־זמר פֿאַר אַ שטוב, אָדער פֿאַר אַ טייל מאָל שטעלט זי זיך אָפּ מיט די כּלי־זמר פֿאַר אַ שטוב, אָדער פֿאַר אַ קלײט, און מאַכט אַ טענצל אױפֿן אָרט... די מוזיק רופֿט אַרױס מענטשן פֿון קלייט, און מאַכט אַ טענצל זענען אָנגעפּראָפּט — קאָפּ אױף קאָפּ ....

די מוזיק שפּילט, דאָס ווײַבל טאַנצט, די קאָלירטע בענדער צעפֿליען זיך אין דער לופֿטן, די טאַץ בלאַנקט און בליצט... דער עולם שרײַט: ״מזל־טוב״ אין דער לופֿטן, די טאַץ בלאַנקט און בליצט אונטער און כאָפּט זיי אַרײַן אין טאַץ און וואַרפֿט מטבעות: דאָס ווײַבל טאַנצט אונטער און כאָפּט זיי אַרײַן אין טאַץ — די מטבעות בליצן און קלינגען צו צום טאַקט....

וואָס איז עס? אַ קלייניקייט: בערדיטשעוו איז אַ ייִדישע שטאָט און האָט ... אַזוי איז מען זיך נוהג צוזאַמענצונעמען אויף הכנסת־כּלה!

חיימל האָט געווּזסט פֿון מינהג. ער האָט געווּזסט, אַז די ווײַבער קלערן זיך אויס טענץ, און פּדהצור אַליין מאַכט פֿאַר יעדעס מאָל אַ נײַעם ניגון; דאָס איז שוין זײַן מיצווה געווען! מען קומט צון אים, מען דערציילט אים פֿון דער פּלה, פֿון איר משפּחה, פֿון שידוך, פֿון דלות ... ער הערט, שווײַגנדיק, מיט פֿאַרמאַכטע אויגן, טייל מאָל פֿאַרשטעלט ער זיך דעם פּנים מיט די הענט, און אַז מען ענדיקט, עס ווערט שטיל, הייבט אָן פּדהצור צו ברומען אַ ניגון....

דאָס אַלץ האָט חיימל געוווּסט, וואָס דען שטייט ער מיט אָפֿענע מויל און אויערן?

ער האָט נאָך אַזאַ  $^{\circ}$ פֿריילעכס״ נישט געהערט. עס לאַכט און וויינט צוזאַמען: עס פֿילט זיך אי צער, אי תענוג. האַרצוויי און גליק, אַלץ אויסגעמישט, צוזאַמענ־עס פֿילט זיך אי צער, אי תענוג. האַרצוויי און גליק, אַלץ אויסגעמישט, צוזאַמענ־געשמאַלצן... אַן אמתער יתומהס אַ חתונה!

פּלוצלינג איז ער אונטערגעשפרונגען: ער האָט וואָס ער דאַרף!

\*

צוריקפֿאָרנדיק פֿון בערדיטשעוו האָט דער בעל־עגלה אויפֿגענומען פּאַר־ שוינען, חיימל האָט אים נישט געווערט. און די פּאַרשוינען, און גראָד מבֿינים, were musical connoisseurs, related that, the moment they entered the forest, Chaiml began to sing.

He sang Pedozur's Freilachs but somehow it had been transformed into something different. The congratulatory theme of the bridal dance had been changed into a real El Mole Rachmim.

In the midst of the quiet rustling of the trees there became audible a melody soft and sweet and gentle.

Moreover, it seemed as though the melody were accompanied by a vast but unobtrusive chorus of singers, the trees of the forest rustling in the breeze.

Gently and intimately, the melody was lamenting, invoking mercy, pleading as a sick person pleads for life and health.

Then the melody began to sigh, to implore with short outcries. It sounded as though someone were beating his breast in repentance. It was reminiscent of the Day of Atonement or of the final confession of the dying.

The melody rose ever higher and became at the same time ever more abrupt, with more and more discords, as though stifled by tears, as though cut short by pangs. Then followed a few deeper sighs and a single sharp outcry. One cry only! And now another cry.... And suddenly the end—complete silence—somebody had died.

Again the melody awakened and mounted in intense, burning exclamations, which fled, pursued each other, became entangled, and united in a single outcry to heaven—a funeral lament.

In the midst of the dirge, there emerged a thin, childlike voice, tearful, tremulous, frightened.

A child was saying Kaddish!

Then followed images, visions, numerous thought-associations. These were gradually transformed into sweet, heartwarming melodies, which comforted and consoled with such kindness, such self-sacrifice, such firm faith that happiness and goodness reappeared. Life again seemed worthwhile. The will to live was reborn. Hope returned.

The listeners almost swooned with emotion.

"What is it? they asked.

"An El Mole Rachmim," answered Chaiml, "an El Mole Rachmim melody for the Katzner orphan."

"It's too good for this purpose," they replied, "but the world will pick it up, Reb Chaiml, the guests from Kiev will be enchanted."

האָבן דערציילט, אַז אַזוי ווי זיי זענען אַרײַנגעפֿאָרן אין וואַלד, האָט חיימל אָנגעהויבן צו זינגען.

געוונגען האָט ער פּדהצורס "פֿריילעכס"; נאָר דערפֿון איז שוין געוואָרן געוואָרן אין גאָר אַן אַנדערע זאָך. דער מזל־טובֿ פֿון הכנסת־כּלה איז מגולגל געוואָרן אין אמתן "אל מלא רחמים".

און אין מיטן שטילן גערויש פֿון ביימער איז אַרויסגעשוווּמען אַ שטילער. .... זיסער שטילער ניגון....

און דעם ניגון, האָט זיך געדאַכט, האַלט אונטער אַ גרויסע, נאָר אַ שטילע קאַפּעליע משוררים. דאָס האָבן גערוישט די ביימער אין וואַלד....

שטיל און האַרציק האָט זיך דער ניגון געקלאָגט; געבעטן זיך רחמים, ווי אַ קראַנקער בעט אויף זײַן לעבן....

דערנאָך הייבט דער ניגון אָן צו זיפֿצן, צו בעטן זיך מיט קורצע אויס־ געשרייען; מען פֿילט, אַז עמעץ קלאַפּט זיך אין האַרץ אַרײַן ״על חטא״ — צי איז עס יום־כּיפּור, צי זאָגט עמעץ ווידוי?

נאָר העכער, און אין איין וועג צעבראָכענער, ווערט דאָס קול, וואָס אַ מאָל אָפּגעריסענער, ווי פֿון טרערן דערשטיקט, ווי פֿון יסורים איבערגעהאַקט — דערנאָך עטלעכע טיפֿערע זיפֿצן, אַ שאַרפֿער אויסגעשריי! איינער... אַ צווייטער און פּלוצלינג רײַסט זיך עס אין גאַנצן אָפּ, שטיל — עמעץ איז געשטאָרבן....

דער ניגון וועקט זיך ווײַטער אויף, און ער פֿאַלט שוין אַרײַן אין הייסע, ברענענדיקע געשרייען. און די געשרייען פֿליִען, יאָגן און פּלאָנטערן זיך, עס ברענענדיקע געשרייען. אַ יאָמער - ווי בײַ אַ לוויה!

און אין מיטן דער לוויה שווימט אַרויס אַ דין, ריין קינדיש קול; איז עס נאַס, ציטערדיק און דערשראַקן.

קדיש זאגט אַ קינד!

און עס גייט איבער אין אַ שטייגער: הוריות, דמיונות, טויזנטער געד דאַנקען וואָס גייען לאַנגזאָם איבער אין זיסע, באַרעמהאַרציק־זיסע מעלאָדיען... עס טרייסט, עס רעדט אײַן... און מיט אַזאַ גוטסקייט, מיט אַזאַ מסירת־נפֿש, מיט אַזאַ פֿעסטן גלויבן, אַז עס ווערט ווײַטער גוט, ווײַטער זיס; עס גלוסט זיך ווייַטער צו לעבן. עס ווילט זיך לעבן, עס ווילט זיך האַפֿן!

אויסגעגאַנגען זענען שיער די מענטשן.

- וואס איז עס? פֿרעגן זיי. —
- אַן ״אל מלא רחמים״, ענטפֿערט ר׳ חיים, פֿאַר קאַצנערס יתומה אַן אל מלא רחמים!
- נישט כּדאַי אַפֿילו, ענטפֿערן זיי, אַן עבֿרה דער ניגון, נאָר די װעלט וועט איר אָפּנעמען, ר׳ חיימל, די קיעװער לײַט װעלן אױסגיין....

The guests from Kiev were not at all enchanted.

The Katzners did not conduct their wedding in the old-fashioned Jewish manner, and for their audience the *El Mole Rachmim* was entirely inappropriate.

The men of Kiev preferred to dance with their ladies. Why worry about traditional ways or moral observances? Above all, why an *El Mole Rachmim?* To be reminded of the old miser?

Why, if the old miser were alive, the bride would not have gotten half her present dowry or a trousseau of such lavishness and the wedding itself would have taken on a different appearance. Why, if he were to reappear on this day and see the white dress of satin lace, the precious veil, if he were to notice the wines, the cakes, the varieties of fish and of meat which loaded down the tables, he would instantly die all over again and not as easy a death as the first time.

Besides, who needed the entire ceremony, the elaborate veiling of the bride—old, foolish customs?

"Quicker!" shouted the Kiev crowd.

Poor Chaiml. He stopped the band. With fluttering heart, he drew his bow across the strings. Ordinary folk began to blink with their eyes, tears were coming to some. Just then someone, a guest from Kiev, shouted out:

"What's this? A wedding or a funeral?"

Chaiml pretended not to hear and continued to play. Thereupon the guest began to whistle.

The man from Kiev was an excellent whistler. Having caught up the tune, he whistled it correctly but in an ever faster tempo, with ever more abandon, with ever greater savagery. It was, however, still the same melody.

The band was silent. One heard only the contest between the moral violin and the impudent whistling.

The whistling wins! It beats down the bow! The violin stops weeping. At first it groans a bit, then it too begins to laugh.

Suddenly, Chaiml breaks off. With tight lips and blazing eyes, he jumps over to another string and begins to play still faster. He wants to overtake the whistling.

No, this is no longer playing. The violin emits broken cries, wild outbursts. These hurl and curl themselves about as in a whirlwind, and everything seems to dance around and around: the room,

\*

די קיעווער לייט זענען נישט אויסגעגאַנגען!

בייַ די קאַצנערס איז שוין קיין ייִדיש־בעל־הבתישע חתונה נישט געווען... און דער אל מלא רחמים האָט פֿאַרן עולם נישט געפּאָסט.

?"עטייגער" וואָס "שטייגער"? די קיִעווער לײַט ווילן בעסער טאַנצן מיט דאַמען. נאָך וואָס "שטייגער" זאַכן? נאָך וואָס "מאָראַלישע" זאַכן?

און גלאַט נאָך וועמען אַן אל מלא רחמים? נאַכן אַלטן קמצן?

דער אַלטער קמצן זאָל לעבן, וואַלט די כּלה קיין העלפֿט נדן נישט געהאַט, קיין אויסשטײַער אַוודאי נישט, עס וואַלט די חתונה גאָר אַן אַנדער פּנים געהאַט! זאָל ער הײַנט אויפֿשטיין און זען דאָס ווײַס אַטלעסענע קלייד מיט פּנים געהאַט! זאָל ער הײַנט אויפֿשטיין די ווײַנען, די טאַרטן, די פֿישן און פֿליישן, אונטער וועלכע עס ברעכן זיך די טישן, וואָלט ער דאָך נאָך אַ מאָל געשטאַרבן, און שוין נישט אַזוי לײַכט ווי פֿריער!

און װאָס דאַרף מען די גאַנצע צערעמאָניע. די גאַנצע באַדעקנס... אַלטע נאַרישע מינהגים!

. געשווינדער! שרייט דער קיעווער עולם.

דער אָרעמער חיימל! ער האָט אָפּגעשטעלט די קאַפּעליע, מיט האַרצקלאַפּן געצויגן דעם סמיטשיק איבער די סטרונעס... דער פּראָסטער עולם האָט שוין אָנגעהויבן פּינטלען מיט די אויגן, בײַ טייל רינען שוין טרערן — און דאָ גיט איינער, אַ קיעווער, אַ געשריי:

וואָס איז דאָ? אַ חתונה, צי אַ לוויה? —

און אַז חיימל מאַכט זיך נישט הערנדיק און שפּילט ווײַטער, הייבט ער אָן, דער קיִעווער, צו פֿײַפֿן....

און פֿײַפֿט ער גראָד אויסגענומען ווויל... ער האָט שוין גער נאָפּט דעם ניגון און פֿײַפֿט אים כּהוויה! און פֿײַפֿט, וואָס אַ מאָל געשווינדער. אויסגעלאַסענער, ווילדער! און אַלץ דעם אייגענעם ניגון!...

די קאַפּעליע בלײַבט שטיל. און עס הערט זיך נאָר אַ מלחמה צווישן דער מאָראַלישער פֿידל מיטן עזות־מחוצפֿן פֿײַפֿן....

און דאָס פֿײַפֿן איז גובֿר! עס יאָגט אונטער דעם סמיטשיק! די פֿידל װיינט שױן דאָס פֿײַפֿן איז גובֿר! עס יאָגט זי, דערנאָך הייבט זי אױך אָן צו לאָכן!

און פלוצעם האָט חיים איבערגעהאַקט. מיט פֿאַרביסענע ליפּן און ווילד ברענענדיקע אויגן שפּרינגט ער איבער אויף אַן אַנדערער סטרונע און הייבט אָן ברענענדיקע אויגן שפּרינגט ער איבער אויף ער דאָס פֿײַפֿן! נאָך געשווינדער צו שפּילן, איבעריאָגן וויל ער דאָס פֿײַפֿן!

ניין, עס איז שוין קיין שפּילן נישט געווען! די פֿידל וואַרפֿט אַרויס פֿון ניין, עס איז שוין קיין שפּילן נישט געווען! די פֿידל און דרייען זיך אָפּגעריסענע געשרייען, גוואַלדיקע קולות .... און זיי וואַרפֿן זיך, און דרייען

the orchestra, the guests, the bride on the throne, and Chaiml himself with his fiddle.

This was no longer a Freilachs or an El Mole Rachmim. It was not what we call playing. It was a dancing craze, an orgy, an epileptic fit.

It lasted until the string burst!

"Bravo, Chaiml, bravo!" the Kiev people shouted.

Was this their way of paying tribute to the old Katzner miser? Certainly not!

A few years later the melody found its way into the theatre, perhaps with the aid of one of the guests from Kiev.

What is theatre? Rationalists in former days used to reason that theatre was better than moral tracts and more effective than printed sermons. You probably look upon the theatre as something swinish. We claim, on the other hand, that everything depends upon what is played in the theatre.

This is what happened in Warsaw:

The theatre was packed full, row upon row. The music began to play.

But what kind of music?

Something noisy, uproarious, a confusion of tongues. It was Chaiml's *El Mole Rachmim*, but in place of the Wallachian melody a medley. The instruments chased one another, drove each other on, lashed each other.

A tumult, a banging, a whistling. Not a thundering, no earth-quake, just noise! Were demons skating across the Arctic or were thousands of monsters tearing loose from hell? Terror took hold of the theatre.

Suddenly, the bass-viol entered the scene. He acted as if he were angry. He seemed enraged. What was happening? It was all pretense! It was obvious that he wasn't really angry. A peculiar little fife jumped in between the angry notes. Like lightning, it streaked through the orchestra zigzagging and laughing like a circus clown. Ha! ha! ha! and hi! hi! The clarinet rushed after the fife and what gyrations that clarinet performed! It spouted defiance.

Now at last, three or four violins came to the fore. They played a strange sweetness, like the longing that floods the senses, like the demon of desire when honey drips from his lips. Their playing stole into all hearts. It flowed in like oil, and like old wine it intoxicated.

זיך אַרום ווי אין אַ ווירבלווינט. אַלץ אַרום, דאַכט זיך, טאַנצט: די שטוב, די קאַפּעליע, די געסט, די פּלה אויף דער שטול, חיימל אַליין מיט דער פֿידל....

עס איז קיין פֿריילעכס, קיין אל מלא רחמים, עס איז קיין שפּילן! אַ טאַנצנ־ דיק משוגעת איז עס, אַ װילד משונהדיקער חולה־נופֿל, רחמנא־לצלן....

. און עס האָט אַזוי לאַנג געדויערט, ביז די סטרונע האָט געפּלאַצט

בראַוואָ, חיימל, בראַוואָ! האָבן די קיעווער לײַט געשריען....
בי האָבן זיי דערמיט דעם אַלטן קמצן אַ טובֿה געטאָן? אַז אַסור!

\*

אין עטלעכע יאָר אַרום איז דער ניגון, מן הסתם דורך איינעם פֿון די קיעווער לײַט, אַרײַן אין טעאַטער!

וואָס איז אַזוינס טעאַטער? אַלטע משׂפּילים פֿלעגן גלייבן, אַז טעאַטער וואָס איז בעסער פֿאַר אַ מוסר־ספֿר, שטאַרקער פֿאַרן ״ראשית חכמה״ להבֿדיל! איר איז בעסער פֿאַר אַז טעאַטער איז טרפֿה ווי חזיר....

ביַ אונדז זאָגט מען, אַז עס ווענדט זיך אין דעם, וואָס מען שפּילט ביַ אונדז זאָגט מען. אין טעאַטער!

געווען איז עס שוין אין וואַרשע....

דאָס טעאַטער איז פֿול, קאָפּ אױף קאָפּ. די מוזיק הייבט אָן שפּילן. װאָס שפּילט די מוזיק?

אַל מלא היימלס ״אל מלא — אַ דור הפֿלגה! חיימלס ״אל מלא בערויש, אַ מהומה שפּילט זי — אַ מהומה: די כּלים יאָגן זיך, טרײַבן רחמים״, נאָר אויפֿן אָרט פֿון וואָלעך — אַ מהומה: די כּלים יאָגן זיך, טרײַבן זיך און קנאַקן!

עס רודערט, עס קלאַפּט און עס פֿניפֿט... נישט עס דונערט, נישט הײַזער עס קלאַפּט און עס פֿניפֿט... נישט ס דונערט, עס קלאַפּט און עס פֿניפֿט... גישט הקרח, צי רײַסן פֿאַלן, גלאַט אַ געפּילדער! צי גליטשן זיך שדים אויפֿן ים הקרח, צי רײַסן זיך טויזנטער חיות רעות פֿון גיהנום אַרױס? אַ ציטערניש נעמט דורך דאָס טעאַטער!

פּלוצעם רײַסט זיך אַרײַן דער באָס! מכּלומרשט אין כּעס איז ער! ער בייז זערט זיך. וואָס איז דאָס? נאָר — פֿאַלש! מען פֿילט, אַז ער בייזערט זיך נישט דערט זיך. וואָס איז דאָס? נאָר — פֿאַלש! מען פֿילט, אַז ער בייזערט זיך די קאַפּעליע ערנצט. און אַ מאָדנע פֿײַפֿערל שפּרינגט אונטער, עס פֿליט דורך די קאַפּעליע מיט זיגזאַגן פֿון אַ בליץ און מיט אַ געלעכטער פֿון אַן אמתן לץ: כאַ־כאַיכאַ! מיט זיגזאַגן פֿון אַ בליך אנין זיך נאָך! און מעשים טוט ער, דער קלאַריעט ליכי־כי־כי! דער קלאַרנעט אײַלט דעם להכעיס!

און אַצונד ערשט שווימען אַרויס דרײַ־פֿיר פֿידל... און משונה זיס שפּילן זיי, די פֿידל, משונה זיס ווי די תּאווה אַליין, ווי דער יצר־הרע, ווען עס רינט זיי, די פֿידל, משונה זיט ווי די תּאווה אַליין, דאָס שפּילן, אין די הערצער; אים האָניק פֿון מויל! און עס נאַרט זיך אַרײַן, דאָס שפּילן, אין די הערצער; עס פֿליסט אָרײַן ווי אַ בוימל און פֿאַרשיכּורט ווי אַלטער ווינן!

The theatre was passionately aroused: all mouths were open and all eyes sparkled!

The curtain rose, revealing two characters, a prince and a princess, who both sang.

They sang a text that inflamed, words that darted from their mouths like fiery dragons. Hell burned on their faces. They jumped towards each other like devils. Their embraces, their kisses, their singing, their springing proceeded ever faster and became ever more consuming.

The whole theatre was wrapped in this conflagration; a deluge of fire swept over the entire gallery of men and women with hot perspiring faces and wild glaring eyes.

And the theatre joined in the song en masse.

A sea of lust had overflowed. Hell had been let loose. Demons danced, devils waltzed and circled furiously.

Pedozur's bridal melody, incorporated in Chaiml's El Mole Rachmim, and helped along by the man from Kiev, had now attained this stage of degradation.

Is there a bottom to an abyss?

The Yiddish theatre met disaster. The princes returned to tailoring and shoemaking. The princesses became Cinderellas again. The theatrical melodies were reincarnated in the hand-organs.

Our melody is at this stage almost unrecognizable.

A tattered rug lay outspread in a courtyard. Two men in flesh-colored tights were performing acrobatic stunts. They were assisted by an emaciated pale child, whom they had kidnapped somewhere.

One of the men held a ladder between his teeth. Quick as an arrow, the girl climbed to the highest rung, jumped down from there, and remained standing on the shoulders of the other man. The first acrobat slapped her on the back, she made several somersaults in the air, and came to a halt in front of the courtyard public, her hand outstretched for a contribution.

This too is theatre, theatre for common folk, for servants and maids.

Playing under God's heaven, expenses are negligible and tickets unnecessary. Nickels and dimes were thrown to the girl, she did her stunts so well, poor child!

Beads of perspiration dripped down her red painted face, pain lodged within her sunken eyes—but the public was unaware of this;

אויפֿגעפֿלאַמט ווערט דאָס טעאַטער: די מײַלער אָפֿן, און די אויגן בליצן! און דאָ הייבט זיך ערשט אויף דער פֿאָרהאַנג און עס באַװײַזן זיך אַן ער" און אַ ״זי" — אַ ״בן־מלך" מיט אַ ״בת־מלכּה", און זיי זינגען!

זיי זינגען מיט ווערטער, מיט פֿלאַמענדיקע ווערטער, ווי ברענענדיקע שלאַנגען פֿליִען זיי פֿון די מײַלער אַרויס! און דאָס גיהנום ברענט זיי אויף די פּנימער, ווי די טײַוולאָנים שפּרינגען זיי זיך אַקעגן! און דאָס האַלדזן זיך, דאָס קושן זיך, דאָס זינגען און דאָס שפּרינגען, גייט אַלץ שנעלער און שנעלער, און ווערט פֿײַער־פֿלאַמענדיקער מיט יעדער רגע!

אַון אינעם פֿײַער ברענט שוין דאָס גאַנצע טעאַטער. די גאַנצע גאַלעריע מיט זכרים און נקבֿות, מיט די דערהיצט פֿאַרשוויצטע פּנימער און ווילד פֿלאַ־ מענדיקע אויגן... ווי אַ מבול האָט עס פֿאַרפֿלייצט!

און דאָס גאַנצע טעאַטער זינגט!

אַ ים פֿון ברענענדיקער תּאווה האָט זיך אויסגעגאָסן — אַ גיהנום ברענט! שדים טאַנצן, מלאַכי־חבלה פֿירן אַ פֿײַערדיק ראָד....

דאָס איז געוואָרן פֿון פּדהצורס "הכנסת־כּלה״. דורך חיימלס "אל מלא רחמים״, מיטן קיעווערס הילף!

\*

נאָר פֿאַלן האָט קיין שיעור נישט!

חרובֿ געוואָרן איז דאָס ״יִידישע״ טעאַטער. די ״בנ־מלכים״ זענען צוריק שוסטער און שנײַדער געוואָרן; די בת־מלכּות האָבן זיך צוריקגעשטעלט צוריק שוסטער און מאַנכע פֿון די טעאַטער־ניגונים זענען מגולגל געוואָרן אין שאַרמאַנקעס....

אונדוער ניגון איז שוין קוים צו דערקענען!

אַן אויסגעקראָכענער דיוואַן ליגט אויסגעשפּרייט אויף אַ הויף... צוויי מענער אין לײַבקאָליר מאַכן קונצן, צוזאַמען מיט אַן אויסגעדאַרט בלאַס מיידעלע מענער אין לײַבקאָליר מאַכן קונצן, וואָס זיי האָבן ערגעץ געגנבֿעט....

איינער כאַפּט אַ לייטער אױף אַ צאָז, פֿײַל פֿון בױגן לױפֿט דאָס מײדעלע אַריף ביזן העכסטן שטאַפּל און שפּרינגט פֿון דאָרטן אַראָפּ, און בלײַבט שטײן אױפֿן צװײטנס אַקסל! דער ערשטער דערלאַנגט איר דערװײַל אין פּלײצע; זי מאַכט עטלעכע קאָזשלקעס אין דער לופֿט און בלײַבט שטײן, פֿאַרן עולם אין הויף, מיט אַן אױסגעשפּרייטער האַנט, און בעטלט אַ נדבֿה!

עס איז אױך אַ טעאַטער. נאָר אַ טעאַטער פֿאַר געמײנע לײַט! פֿאַר משרתים און דינסטן!

אונטערן הימל שפּילט מען, קאָסט עס ביליק, קויפֿט מען קיין בילעטן ניט, וואַרפֿט מען צווייערס און דרײַערס! און זי מאַכט עס אַזוי קונציק, דאָס דאַרע מיידעלע!

דיקע טראָפּן שווייס רינען איר פֿון רויט געמאַלטן פּנים. אין די אײַנגע־ פֿאַלענע אויגן ברענט אַ צער — נאָר דאָס זעט נישט דער עולם; זי אַטעמט she breathed heavily, the public didn't notice it; the public saw only the beautiful acrobatics, the public heard only the beautiful music of the hand-organ.

The soul in the emaciated body of the poor kidnapped child and the poor melody in the hoarse tinny hand-organ, both groan, weep, and twitch convulsively; both beg for salvation.

Pedozur's melody was, however, destined to be rehabilitated.

Moving from house to house, wandering from city to city, the acrobats dragged the child along, until she fell sick (may no such fate befall you!). This happened near the border town of Radzivil. There they left the sick child behind a fence, while they themselves crossed the border and were gone with the wind. The child lay halfnaked, feverish, with black-and-blue marks on her beaten body.

Pitying people picked her up and brought her to the hospital for the poor.... She recovered from typhus, but left the hospital totally blind.

The poor child now went from house to house, from door to door, begging, begging....

She spoke very little. She could not beg with words. She stopped here and there and waited. If nobody noticed her, she began to sing to attract attention. She sang the melody of the hand-organ.

But what did the melody now say?

It begged pity for an unfortunate child.

"Wicked people stole me away from a good father, from a kind mother, from a warm and comfortable home. They tore me away from all that was dear; they used me and abused me; they threw me away like the shell of a nut that has been eaten. Pity a poor, poor child."

And the melody pleaded further:

"It is cold and I am naked. Hungry am I and there is no spot on which to lay my head. Blind am I, blind!"

Thus the melody pleaded. This was the first stage of its ascent; it induced people to be charitable.

In Radzivil there lived a Jew, learned in Biblical lore. He was by no means a foe of Hassidism, but he simply had no time to travel to a Hassidic Rabbi. He was forever studying the Talmud. שווער, דאָס הערט ער נישט! ער זעט נאָר די שיינע קונצן, ער הערט נאָר די שיינע מוזיק פֿון שאַרמאַנקע!

און די נשמה אין דעם דאַרן גוף פֿון אָרעמען, געגנבֿעטן קינד, און דער אָרעמער ניגון אין דער הייזעריק בלעכערנער שאַרמאַנקע — ביידע קרעכצן, וויינען און צאַפּלען, ביידע בעטן זיך תּיקון....

sk:

עס איז אָבער באַשערט געווען, אַז פּדהצורס ״הכנסת כּלה״ זאָל אויפֿגער ריכט ווערן! גייענדיק פֿון הויז צו הויז, וואַנדערנדיק פֿון שטאָט צו שטאָט, האָבן די קונצן־מאַכער אַזוי לאַנג מיטגעשלעפּט דאָס אָרעמע קינד, ביז עס איז, לא־עליכם, קראַנק געוואַרן....

עס איז געווען אין ראַדזיוויל בײַ דער גרענעץ. דאָרט האָבן זיי דאָס קראַנקע קינד איבערגעלאָזט אונטער אַ צוים און זענען די גרענעץ אַריבער. יאָג נאָך דעם ווינט אויפֿן פֿעלד! האַלב נאַקעט מיט בלאָנע־בלאָע צייכן פֿון שלעג אויפֿן לײַב, איז עס געלעגן אין אַ היץ!

רחמנותדיקע לײַט האָבן דאָס קינד אױפֿגעהױבן און געטראָגן אין הקדש אַרײַן אױסגעהאַלטן האָט דאָס קינד אַ טיפֿוס, און אַרױס איז עס פֿון שפּיטאָל אַרײַן אױסגעהאַלטן האָט דאָס קינד אַ טיפֿוס, און אַרױס איז עס פֿון שפּיטאָל אַרײַן אױיף ביידע אױגן!

און אַצונד בעטלט דאָס אָרעמע קינד. פֿון הויז צו הויז גייט עס, פֿון טיר צו טיר און בעטלט....

און כּמעט זי רעדט נישט... זי קען מיט ווערטער נישט בעטלען... זי שטעלט זיך ערגעץ אָפּ און וואַרט; דערזעט מען זי נישט, הייבט זי אָן זינגען איר ניגון, מען זאָל זי דערהערן... און דער ניגון איז פֿון דער שאַרמאַנקע!

און וואָס זאָגט אַצונד דער ניגון?

רחמים בעט ער זיך! רחמנות פֿאַר אַן אומגליקלעך קינד....

־שלעכטע מענטשן האָבן מיך אַרױסגעגנבֿעט פֿון אַ גוטן טאַטן, פֿון אַ האַרי. ציקער מאַמען, פֿון אַ װאַרעמער און זאַטער הײם!

מען האָט מיך אַרױסגעריסן פֿון אַלעם גוטן; אױסגענוצט און אַרױס־ געוואָרפֿן װי אַ שאָל פֿון אַן אױסגעגעסענער נוס!

״רחמנות פֿאַר אַן אָרעם, אָרעם קינד!״

און נאָך בעט זיך דער ניגון:

עס איז קאַלט און איך גיי נאַקעט; הונגעריק בין איך אויך... און דעם ``עס איז קאַלט און איך גיי נאַקעט: אויך דערצו!" קאָפּ וווּ אַנידערצולייגן האָב איך אויך נישט... און בלינד בין איך דערצו!"

אַזוי האָט דער ניגון געבעטן. און דאָס איז געווען זײַן ערשטע מדרגה אַרויף — מען האָט דורך אים צדקה געגעבן!

\*

אין ראַדזיוויל איז געווען אַ ייִד אַ למדן... ער איז אַפֿילו קיין מתנגד ניט געווען, קיין חולק אַוודאי נישט, נאָר ער האָט פּשוט קיין צײַט נישט ניט געווען, קיין חולק אַוודאי נישט, נאָר ער האָט צו פֿאַרן... ער האָט די גמרא נישט פֿאַרמאַכט!

His great fear was that he might neglect the study of God's ways with man.

He was even afraid of being disturbed in the House of Learning and so he sat at home and studied all day, while his wife took care of the store and his children were at school.

Often the thought would come to him: "Perhaps I ought to travel to a Hassidic Rabbi?" His Good Spirit must have prompted this thought. What did his Bad Spirit do? It disguised itself as the Good Spirit and answered: "Yes indeed, to travel is desirable, but there is still plenty of time. First this volume of the Talmud must be completed, then the study of that volume must be undertaken." Meanwhile, months and years passed by.

Heaven wanted, however, that this learned Jew, or Lamden, should get to the famous Reb Dovidl.

This is how it came about:

The Lamden was sitting one day, studying as usual, when he heard a song outside of his door. He became angry with himself:

"If a person sits and studies, he shouldn't listen to what is going on in the street before his door. He should concentrate on his studies."

Unable to avoid listening, however, he stopped his ears with his fingers. The melody managed to steal furtively between his fingers. He snatched his long beard in mounting rage and stuffed it into his mouth. Biting his beard, he continued to concentrate all his senses upon his study.

In vain. The melody was still there. Indeed, he heard it more acutely. Suddenly he felt that it was a female voice, a girl singing. He burst out: "You harlot! Get away from my house!"

The melody went away. But, miraculously enough, though the singing had stopped, he still heard it. The melody was audible within his ear, within his soul. He forced himself to look into his book; he wanted to compel himself to finish the chapter. In vain! His soul became imbued ever more and more with the melody.

He closed the Talmud volume and began the afternoon prayer.

Alas, he could neither study nor pray nor concentrate on anything. Like a silver bell, the melody rang inside him. He could not stand this obsession, this torture. A day passed, a second day, a third day. He found himself succumbing to spells of melancholy. He tried fasting. It was no use. He could not rid himself of the melody. It kept him up nights. It prevented him from sleeping.

פֿאַר ביטול תורה האָט ער מורא געהאָט!

מען זאָל אים אין בית־המדרש נישט מבֿטל זײַן פֿון לימוד. פֿלעגט ער זיצן און לערנען אין דער היים: דאָס װײַב זיצט אַ גאַנצן טאָג אין קלייט. די זיצן און לערנען אין דער היים: דאָס װײַב זיצט אַ גאַנצן טאָג אין קלייט. די קינדער — אין חדר.

עס פֿלעגט אים אַ מאָל דורכפֿליען אין קאָפּ אַ רעיון: אפֿשר פֿאָרן ערגעץ? עס פֿלעגט אים דער יצר־טובֿ מן הסתם אונטערגעזאָגט. וואָס טוט דער יצר־דאָס האָט אים דער יצר־טובֿ און ענטפֿערט: מהיכא־תיתי, אַוודאי דאַרף הרע? פֿאַרשטעלט ער זיך אין יצר־טובֿ און ענטפֿערט: מהיכא־תיתי, אַוודאי דאַרף מען אַ מאָל פֿאָרן! נאָר עס איז נאָך צײַט: מען דאַרף פֿריער ענדיקן די מסכתא, יענע מסכתא... און אַזוי זענען אַוועק חדשים און יאָרן!

פֿון הימל האָט מען אָבער אַ פּנים געוואַלט, ער זאָל קומען צו ר׳ דודלען! מאַכט זיך אַזאַ מעשה:

איין מאָל זיצט ער זיך, דער למדן, און לערנט, און דערהערט אַ געזאַנג פֿאַר דער טיר; בייזערט ער זיך אויף זיך אַליין:

אַס, װאָס אין גאַס, װאָס אען זיצט און מען לערנט דאַרף מען נישט הערן, וואָס אין גאַס, וואָס פֿאַר דער טיר טוט זיך! מען דאַרף בטל ווערן אין דער תּורה!

ער הערט דאָך אָבער פֿאָרט; נעמט ער און פֿאַרשטאָפּט זיך מיט די פֿינגער פֿינגער די אויערן. דער ניגון גנבֿעט זיך אָבער פֿאָרט אַרײַן, אונטער די פֿינגער די אויערן. דער ניגון גנבֿעט זיך אָבער פֿאָרט אַרײַן, און בער נאָך מער בייז, כאַפּט ער מיט פעס די לאַנגע באָרד גנבֿעט ער זיך. ווערט ער נאָך מער בייז, כאַפּט ער ווײַטער! מיט פוח לערנט ער! אין מויל אַרײַן, און בײַסנדיק די באָרד לערנט ער ווײַטער! מיט פוח לערנט ער!

דער ניגון לאָזט נישט אָפּ. ער הערט אים וואָס אַ מאָל שאַרפֿער. אין מיטן דער ניגון לאָזט נישט אָפּ. ער הערט אים וואָס אַ מאָל שאַרפֿער. אַז עס איז אַ קול באשה — אַ מיידל זינגט! גיט ער שוין אַ געשריי אַרויס אויף אַ קול: חצופֿה! אַוועק פֿון מײַן הויז! גייט דער ניגון אַוועק... נאָר — אַ מעשה נורא — מען זינגט שוין נישט, און ער הערט ווײַטער! דער נאָר זינגט זיך אים אַליין אין אויער, אין דער נשמה! מיט פוח קוקט ער אין פֿפֿר אַרײַן, מיט פוח וויל ער זיך דורכנעמען מיט דער סוגיא, עס גייט נישט! דעם למדנס נשמה ווערט וואָס אַ מאָל פֿולער און פֿולער מיטן ניגון....

— פֿאַרמאַכט ער די גמרא און שטעלט זיך דאַוונען מינחה.

ער קען אָבער נישט — נישט לערנען, נישט דאַוונען, גאָרנישט! ווי אַ זיל־בערן גלעקל קלינגט אין אים דער ניגון! דער מענטש האַלט עס נישט אויס! בערן גלעקל קלינגט אין אים דער ניגון! דער מענטש האַלט עס נישט אויס פֿאַר צער! עס גייט אַוועק אַ טאָג, אַ צווייטער, אַ דריטער — ער פֿאַלט שיער נישט אין אַ מרה־שחורה אַרײַן... ער פֿאַסט תעניתים בײַ עס העלפֿט נישט! ער קען דעם ניגון נישט פּטור ווערן! ער וועקט אים בײַ נאַכט פֿון שלאַף!

Now, this was happening to a person who didn't even have the voice to chant the afternoon prayers in public, who never uttered a single musical sound, who was accustomed to recite the Sabbath songs, substituting in place of the required musical intonation a page of the Talmud.

Obviously this matter required an explanation. "Satan's handiwork!" he thought in complete dejection.

Well, he would now have to consult a Hassidic Rabbi. But his Evil Spirit asks: "All right, which one? There are many holy rabbis—who is best? Who can really help?" The *Lamden* pondered and hesitated.

A hint from above hastened his decision.

It happened that just then Reb Dovidl of Talne had to flee and in his flight he passed the town of Radzivil.

You're probably familiar with the story of the secret information lodged with the authorities against Reb Dovidl. I tell you, Talne deserved this punishment. Talne should not have taken Reb Dovidl away from Vasilkov. It should not have disgraced Vasilkov. It should not have ruined the town's prosperity. All inns were forced to close, all eating places were devoid of patrons; the people of Vasilkov had to subsist on a pittance. Now the tables were turned and Talne itself faced ruin.

Red Dovidl had a golden chair with the inscription: "David, King of Israel, long may he live!" Informers gave this inscription a political interpretation and found a hearing in the Czar's capital. We Jews know that this was purest slander and that "King" is synonymous with "Rabbi." But try to explain this to the generals in St. Petersburg.

As a result Reb Dovidl had to flee and, passing Radzivil, he stopped there for the Sabbath. Our Radzivil Lamden could thus attend the Rabbi's repast at the close of the Sabbath.

The Evil Spirit did not yet acknowledge itself defeated. When our Lamden came in and saw at the head of the table a little Jew of diminutive size, with an immensely big fur-cap, beneath which silver locks of hair fell upon a small face, when our Lamden did not hear a single word of Torah, his heart sank and he thought to himself: "Is that all there is to it?"

Reb Dovidl had caught sight of him, however, and said: "Sit down, Lamden!"

In a second the Lamden's faith was reborn. A glance of Reb Dovidl had penetrated to him and set his soul aglow.

און דאָס איז אַ מענטש וואָס האָט, זינט ער דעבט, קיין מנחה פֿאַר אַן עמוד נישט געדאַוונט; כּמעט קיין קול נגינה פֿון זיך נישט אַרויסגעגעבן! שבת פֿלעגט ער די זמירות אָפּזאָגן און אויפֿן אָרט פֿון זינגען — לערנען אַ בלאַט גמרא!

פֿאַרשטייט ער דאָך, אַז עס איז נישט פּשוט!

מעשה שטן"! טראַכט ער און פֿאַלט בײַ זיך אָפּ גאָר אין גאַנצן. דאַכט זיך, אַז אַצונד מוז מען שוין פֿאָרן?

פֿרעגט אָבער דער יצר־הרע: יאָ. פֿאָרן, נאָר וווּ אַהין? צדיקים איז דאָ אַ סך — וועלכער איז דער אמתער צדיק, בײַ וועמען קען מען באמת אַ פּעולה האָבן? הייבט אָן דער למדן צו קלערן.

באַקומט ער נאָך אַ וווּנק פֿון אויבן.

מאַכט זיך אַ מעשה, און ר׳ דודל טאַלנער מוז עוקר זײַן און פֿאָרן איבער ראַדזיוויל....

די מעשה פֿון דער מסירה ווייסט איר אַוודאי. און זאָגן זאָג איך אײַך, אַז עס איז אַן עונש געוועזן! מען האָט נישט געדאַרפֿט אַרויסגנבֿענען ר׳ דודלען פֿון וואַסילקאָוו און פֿירן קיין טאַלנע; מען האָט נישט געדאַרפֿט מבֿייש זײַן קיין שטאָט! און חרובֿ ונחרבֿ איז דאָס וואַסילקאָוו. נעבעך, געוואַרן!

נאַ דיר! מסרט מען און טאַלנע ווערט אויך חרובֿ!

ר׳ דודל האָט געהאָט אַ גאָלדענע שטול, מיט אַן אויסגעקריצטן פּסוק: דוד מלך ישראל חי וקים! מאַכן מוסרים דערפֿון אַ פּאָליטיקע און עס שלאָגט אָן אין פּעטערבורג.....

מילא, מיר ווייסן, אַז עס איז געווען בבֿחינת: מאן מלכי רבנן... נאָר מיל פֿאַרטײַטש עס די גענעראַלן אין פּעטערבורג!

הפלל, ר' דודל מוז עוקר זײַן. האַלט ער, דורכפֿאָרנדיק, שבת אין ראַדזיוויל, און אונדזער ראַדזיווילער למדן גייט למזל צום שלש סעודות!

דער יצר־הרע גיט זיך אָבער נאָך נישט אונטער. ער קומט אַרײַן און זעט אַ קליין ייִדעלע, טאַקע אַ פּיצל ייִדעלע זיצט אויבן אָן בײַם טיש, מען זעט זעט אַ קליין ייִדעלע, טאַקע אַ פּיצל ייִדעלע זיצט אויבן אָן בײַם טיש זילבערנע האָר נישט מער אַרויס נאָר אַ גרויס, גאָר אַ גרויס שטרײַמל מיט זילבערנע האָר וואָס פֿאַלן אים אויפֿן פּנים! מען זיצט שווײַגנדיק, מען זאָגט קיין תורה נישט ... אַגטפֿאַלט אים טאַקע, דעם למדן, דאָס האַרץ....

דאָס איז עס און גאַר? טראַכט ער דער למדז.

נאָר ר׳ דודל האָט אים שוין דערזען און גיט אַ זאָג: זעץ דיך, למדן.

און באותו הרגע איז ער שוין צו זיך געקומען. ער האָט שוין געכאַפּט ר׳ דודלס אַ בליק, עס האָט אים שוין אַ ברי געטון בײַ דער נשמה!

You have probably heard of Reb Dovidl's eyes. Greatness, holiness, strength emanated from them.

And when Reb Dovidl said: "Sit down!", room was instantly made at the table for our scholar. The Lamden sat down and waited.

And when Reb Dovidl continued: "The Lamden is to have the honor of singing a melody for us," then the Lamden was overcome with consternation: he — and a melody!

But someone nudged him: "If Reb Dovidl says so, you'll have to sing." So he had to!

He began, alas, in a trembling voice; he barely stammered the beginning of a melody. What was he to sing? Well, there was the song of the poor orphan. He did not know any other. He trembled and stammered and sang. The melody was again transformed. It had the fragrance of the Torah, the essence of the Holy Sabbath, the embodiment of a scholar's remorse. As the Lamden sang he sensed the soul of the melody, and with each moment he sang better, with greater ease and more freedom.

Reb Dovidl, according to his usual custom, joined in, humming quietly. The others noticed this and also picked up the tune. The scholar, inspired by the crowd's participation, abandoned all restraint and now he really sang.

The melody soon began to flow like a lava-stream, like a river of fire . . . and the waves beat ever higher and broader, ever more intense and overwhelming.

The room was too small to contain the melody. Through the windows, it made its way into the street. A sea of flaming holiness gushed forth into the street, and the people outside cried in amazement: "The melody of the poor orphan! The melody of the orphaned girl!"

The melody thus attained salvation and so did the Lamden. Before Reb Dovidl left Radzivil, he took him aside and told him:

"Lamden, you have shamed a daughter of Israel. You did no understand the source of her melody. You called her a harlot!"

"Rabbi, how can I express my remorse?" asked the Lamden.

"Unnecessary," answered the Rabbi (may his memory be blessed!), "instead of remorse, it would be better to atone by doing a good deed." "What good deed, Rabbi?"

"Find a match for the girl. See that a dowry is provided for her."

איר האָט אַוודאי געהערט פֿון טאַלנערס אויגן! אין זײַנס אַ בליק האָט געשטעקט אי שררות, אי קדושה, אי גבֿורה; וואָס איר ווילט האָט אין בליק געשטעקט!

און אַז ר׳ דודל זאָגט: זעץ דיך, מאַכט מען שוין דעם למדן אַן אָרט בײַם טיש. זעצט ער זיך און וואַרט.

און אַז ר׳ דודל זאַגט ווײַטער:

מען איז מכבד דעם למדן מיט אַ ניגון! אַנטפֿאַלט אים דער מוטערס — מילך: ער — און אַ ניגון....

נאָר עמעץ דערלאַנגט אים שוין אין פּלייצע: אַז ר׳ דודל הייסט, זינגט מען! מילא, זינגט ער!

און ער הייבט, נעבעך, אָן מיט אַ ציטער; און ער שטאַמלט קוים אַרויס אַ התחלה פֿון אַ ניגון. און וואָס וויל ער זינגען, דער למדן? מן הסתם דער יתומהס ניגון; קיין אַנדערן קען ער נישט! און ער ציטערט, און שטאַמלט, און זינגט. און דער ניגון ווערט שוין ווײַטער אַן אַנדערער! ער האָט שוין אַ ריח תורה, אַ יניקה פֿון קדושת שבת, מיט אַ הירהור תשובה פֿון אַ ייד אַ למדן... און זינגענדיק דערפֿילט ער, דער למדן, דעם ניגון, און הייבט אָן וואָס אַ רגע בעסער און פֿרײַער צו זינגען....

אין מיטן הייבט אַן ר׳ דודל, ווי זײַן שטייגער פֿלעגט זײַן, שטילערהייט אונטערצוברומען, דער עולם דערהערט און כאַפּט אונטער. מיטן עולם צוזאַמען צעהיצט זיך דער למדן אויך, ער קריגט אַ ברען! ער איז שוין גאָר אַרױס פֿון די פּלים -ער זינגט טאַקע!

און דער ניגון הייבט זיך אָן פּלוצעם צו גיסן ווי אַ ״נהר־די־נור״ — אַ פֿײַער פֿלאַמענדיקער טײַך… און די פֿאַליעס שלאָגן אַלץ ברייטער און העכער, אַלץ פֿײַערדיקער און פֿלאַמענדיקער!

און עס ווערט דעם ניגון שוין ענג אין שטוב, און ער רײַסט זיך דורך די פֿענצטער אין גאָס אַרײַן! און עס גיסט זיך אין גאָס אַרײַן אַ ים פֿון קדושה, פֿון פֿײַערדיקער קדושה, און ניבֿהל ונשתומם רופֿט דער עולם אין גאָס:

דער יתומהס ניגון! דער יתומהס ניגון! -

\*

דער ניגון האָט באַקומען תּיקון און דער למדן אויך.

פֿאַרן אַוועקפֿאָרן האָט אים ר׳ דודל אַוועקגענומען אין אַ זײַט און גע־ זאָגט אַ פּאַר ווערטער.

- דו למדן, האָט ער אים געזאָגט: האָסט מבֿייש געווען אַ בת־ישראל! דו ביסט אויפֿן שורש פֿון איר ניגון קיין מבֿין נישט געווען! האָסט זי גערופֿן מצופֿה!
  - גיט מיר, רבי, אַ תשובה דערויף, בעט זיך דער למדן. --

And now, listen to the aftermath of the story.

A few years later, long after the girl had married a widower, who was a learned scribe, the discovery of her origin was made.

It turned out that the girl was a granddaughter of the ole Katzner.

It happened that the Katzner's son-in-law, the man who hailed from Kiev, once took his wife to the theatre for an entire evening And on that evening their only daughter was kidnapped.

It was now impossible to reunite parents and daughter.

Her mother was no more among the living and her father had long ago emigrated to America.

- תשובה בישט נייטיק, מאַכט דער רבי זכרונו לבֿרכה, אויפֿן אָרט פֿון תשובֿה טו בעסער אַ מיצווה!
  - וואָס פֿאַר אַ מיצווה, רבי? ---

מאַך דאָס מיידל חתונה, הכנסת־כּלה איז אַ גרויסע מיצווה!

און צונד הערט די צווייטע זייַט פֿון דער מעשה:

אין עטלעכע יאָר שפעטער, אַז דאָס מיידל האָט שוין לאַנג חתונה געהאַט מיט אַן אַלמן אַ סופֿר. איז מען ערשט געוואָר געוואָרן פֿון וואַנען זי קומט אַרויס! עס האָט זיך אויסגעוויזן, אַז דאָס מיידל איז דעם אַלטן קאַצנערס אַן אייניקל! און די מעשה איז אַזוי געווען:

דער איידעם זײַנער, דער קיִעווער, איז זיך אַ מאָל געגאַנגען מיטן װײַב אין טעאַטער אַרײַן אױף אַ גאַנצן אָװנט. און טאַקע דעם אָװנט האָט מען זיי אַוועקגעגנבֿעט דאָס איינציקע קינד....

.... נאָר אָפּגעבן זיי די טאָכטער האָט מען שוין נישט געקאָנט

די מוטער האָט שוין לאַנג ניט געלעבט און דער פֿאָטער איז שוין לאַנג געווען אין אַמעריקע....

#### FOUR GENERATIONS—FOUR WILLS

T

When Reb Eliezer-Chaikils departed from this world, the following note was found under his pillow:

"It is my will that my children shall continue as partners in my lumber-business.

"After my death they are to have a gate made for the Jewish cemetery and the roof of the synagogue repaired.

"My unmarried son Benjamin (long may he live!) is to inherit my books; my other sons and sons-in-law got their books when they married.

"My spouse (long may she live!) is to have her own quarters in the house; let her take in a poor orphan, so as not to be lonely; let her make her own *Kiddush* and *Havdalla* and do her own house-keeping.

"She is to share as an equal partner with the other heirs.

"Moreover . . ."

The rest was illegible. The note was apparently damp, when put under the pillow, and the letters had become blurred.

#### II

Reb Benjamin, son of Reb Eliezer-Chaikils, wrote a more detailed will:

"Now the time has come when I am about to return what has been entrusted to me by Him who is the keeper of all trusts.

"A human being is ever in awe of the Divine Presence and His judgment. I go from this world, however, without sadness and with absolute faith in the God of Mercy, who will do with me in accordance with His justice and His great compassion.

"I know that what has been entrusted to me has been stained in the course of time. It has been spoiled. It . . ."

Let us pass over his confession and his moral precepts for his children, and read on:

# פֿיר דורות –פֿיר צוואות

1

אַז ר׳ אליעזר־חײַקלס איז ניפֿטר געװאָרן, האָט מען אונטערן קישן גע־ פֿונען אַזאַ קװיטל:

.מײַן רצון איז. אַז די קינדער זאָלן בלײַבן בײַם װאַלד בשותפֿות.

גאָך מײַן פּטירה, זאָלן זיי לאָזן מאַכן אַ צוים צום בית־עלמין, און פֿאַר־ ריכטן דעם דאָך פֿון שול.

די ספֿרים זאָל נעמען בני בנימין החתן שיחיה; די זין מיט די איידעמס "די ספֿרים צו דער חתונה. האָבן געקריגן ספֿרים צו דער חתונה.

״זוגתי תחיה זאָל בלײַבן אין דער דירה באַזונדער; זאָל זי זיך צונעמען אַן אַרעמע יתומה — זי זאָל נישט זײַן אַליין. זי זאָל זיך אַליין מאַכן קידוש און הבֿדלה.

אַ חלק זאָל זי האָבן גלייַך מיט אַלע יורשים.

יאַחוץ דעם ...

מער האָט מען ניט געקאָנט לעזן; דאָס קוויטל איז אַ פּנים פֿײַכטערהייט געריגט געוואָרן אונטערן קישן. און די אותיות האָבן זיך אָפּגעמעקט.

2

ר׳ בנימין, ר׳ אליעזר־חשקלס זון, האָט שוין מער געשריבן:

אָפּצוגעבן אַפּצוגעבן וועל בקרובֿ זוכה זײַן אָפּצוגעבן. דעם פּקדון דעם, װאָס אַלע פּקדונות זענען זײַן;

און אַ מענטש שרעקט זיך פֿאַר זײַן ליבן נאָמען און פֿאַר זײַן מישפּט, גאון אַ מענטש שרעקט זיך פֿאַר זײַן ליבן נאָמען און פֿאַר זײַן מיחון אין נאָר גיין גיי איך פֿון דער וועלט אָן אומעט, חלילה, נאָר מיט גרויס בטחון אין אל רחום וחנון, אַז ער וועט מיט מיר טון לפֿנים משורת הדין, און לויט זײַן ארייס רחמנות;

רב פֿאַר־ מיר פֿאַר דער דער צײַט בײַ מיר פֿאַר־ פֿאַר װױס, אַז דאָס פּקדון איז איבער דער צײַט בײַ מיר פֿאַר־ פֿלעקט געװאָרן, קאַליע געװאָרן...״

מיר היפּערן איבער דעם חשבון־הנפֿש און דעם מוסר פֿאַר די קינדער, און לעזן ווײַטער: "My feet are growing colder, my mind is becoming more and more confused, and yesterday a strange thing happened to me: while studying, I dozed off and had a dream. The book dropped from my hand and I awoke. I knew immediately that this was no ordinary experience but that the call had come for me....

"Whatever was in truth mine in this world, I shall be leaving only for a time and, when the full span of years shall elapse, even to the number of a hundred and twenty, it will follow me and I shall be deemed worthy of seeing it within the holy splendor of the Divine Presence—Amen! May this be the will of God!

"Whatever does not follow me was never really mine, and God is my witness that I leave it behind without any anguish of soul.

"As to my wealth I leave no will with regard to its disposal. I am confident that the members of my family will either live together in peace and harmony, or else they will divide up in accordance with right and justice and nobody will in any way try to take advantage of another.

"I ask of my household, namely, of my wife (long may she live!) and of my sons and sons-in-law (long may they live!), that they deduct the tithe for charity twice in the following manner: Immediately after my death, they are to make a generous estimate of my possessions, movable goods, household furnishings, office equipment, promissory notes, unsecured debt due me, etc., and they are to make the first deduction of one-tenth the estate's total value for the benefit and salvation of my soul and they are to distribute this sum among the poor.

"Of the remainder, namely, of the net inheritance, let there be a second deduction. Let each of my heirs give one-tenth to the poor in his own behalf, just as it was customary for me to give of all profits.

"On both occasions, let them add to each tithe three per cent to make up for any possible errors in figuring.

"Both tithes are to be given as charity for those poor people only who are not related to us.

"I leave it to the judgment of my heirs how much to give to poor relatives, but none of such contributions are to come from the portion designated for charitable purposes, because money for charity is not meant for enjoyment and, if one gives to relatives, it is like giving to oneself. און די פֿיס ווערן מיר אָפּגעקילט, און דער מח ווערט, וואָס אַ מאַל מער, מבֿולבל, און נעכטן האָט זיך מיר געטראָפֿן אַ וווּנדערלעכע זאָך, אַז בשעתן לערנען בין איך אײַנגעדרימלט געוואָרן, און עס האָט זיך מיר עפעס געחלומט, און דאָס ספֿר איז מיר אַרױסגעפֿאַלן פֿון דער האַנט, און איך האָב מיך אויפֿגעכאַפּט, און האָב תִיכּף פֿאַרשטאַנען, אַז עס איז נישט פּראָסט, אַז מען רופֿט...

און דאָס וואָס איז באמת מײַן געווען אויף דער וועלט, דאָס לאָז איך נאָר איבער אויף אַ צײַט; דאָס וועט מיר נאָכקומען איבער הונדערט און צוואַנציק יאָר; מיט דעם וועל איך זוכה זײַן צו זען בזיוו השכינה הקדושה — אָמן, כּן יהי רצון!

און וואָס עס וועט מיר נישט נאָכקומען, דאָס איז קיין מאָל נישט מייַן  $_{\sim}$ געווען, און איין גאָט ווייסט, אַז איך לאָז עס איבער אָן אַ שום עגמת־נפֿש.

און אויף מײַן עשירות לאָז איך קיין צוואה נישט איבער; איך בין בטוח, אַז בני־ביתי שיחיו, אָדער זיי וועלן לעבן בשלום ושלווה צוזאַמען, אָדער זיי וועלן זיך צעטיילן על־פּי דין ועל־פּי יושר, און איינער פֿאַרן אַנדערן וועט, חס־ושלום, נישט מעלים זײַן.

און איך פֿאַרלאַנג, אַז בני־ביתי, הײַנוּ: אשתי תחי׳ ובני וחתני שיחיו, זאָלן מפֿריש זײַן צוויי מאָל מעשׂר. הײַנוּ: תִּיכּף נאָך מײַן פּטירה זאָלן זיי מאַכן אַ חשבון צדק פֿון דער נחלה און מטלטלים וכּלי־בית, און אַזוי כּלים, און אַלע שטרות, און חובֿות בעל־פּה וכו׳ און זאָלן אַראָפּגעבן מעשׂר ראשון על חשבוני לתִיקון נשמתי, און צעטיילן אַרעמע־לײַט.

ירושה, דערנאָך זאָלן זיי פֿון דער רעשט, דאָס הייסט, שוין פֿון דער ירושה, געבן מעשׂר שני פֿאַר זיך, אַזוי ווי מײַן מינהג איז געווען צו געבן מעשׂר פֿון געבן מעשׂר פֿון ריווח, גם כּן פֿאַר אָרעמע־לײַט.

עאָמער פֿון ביידע מעשרות זאָלן זיי מוסיף זײַן אַ שליש למאה; טאָמער "און צו יעדן פֿון ביידע מעשרות האָבן זיי זיך טועה געווען אין חשבון.

און די ביידע מעשרות זאָלן זיי געבן צדקה פֿאַר פֿרעמדע אָרעמע־ מעשרות זאָלן זיי געבן אַרקה פֿאַר פֿרעמדע לײַט פֿנ״ל, און נישט פֿאַר קרובֿים.

פֿאַר אָרעמע קרובֿים וועלן זיי אַליין וויסן וויפֿל צו געבן, אָבער נישט "פֿאַר אַרעמע קרובֿים וועלן זיי אַליין וויסן וויפֿל צו געבן, און אַז מען פֿון דער צדקה, ווײַל פֿון צדקה דאַרף מען נישט נהנה זײַן, און אַז מען גיט נאָענטע קרובֿים, איז גלײַך ווי מען וואָלט געגעבן זיך.

"On my tombstone let there be inscribed merely my name, the name of my father of blessed memory, the date of my death, and — nothing more.

"I beg my sons and sons-in-law not to devote themselves entirely to the vanities of this world, not to vie with big business, because the bigger the businessman the smaller the Jew in him. Let them not enter into extensive commercial transactions nor scatter their little capital to all the four corners of the earth, because God helps, where he wills, and a little business can prosper as much as a big one.

"This admonition is meant primarily for my dear son Ichiel, because I have seen that he has a great longing for wealth.

"I beg my children to continue the custom of deducting each year before the Jewish New Year one-tenth of the profit of the preceding twelve months for the benefit of the poor and, even if (God forbid!) there should ever be a loss, let them nevertheless give charity, since the loss is doubtless a trial sent from heaven.

"I beg them most urgently to study every day at least one portion of the *Gemorra* and a page of wisdom literature.

"Let them travel at least once a year to a saintly rabbi.

"The women should read in Yiddish Kav-Hayosher as well as the Tseena-Ureena on Sabbaths and holidays.

"On the anniversary of my death, let the men study Torah all day and the women distribute charity — privately, without public display."

### III

When Moritz Benditsohn (a son of Benjamin) died, this document was found, written in Polish:

"A telegram is to be sent to Paris and the funeral services are to be delayed until my son arrives.

"I bequeath ten thousand as a trust fund, the interest of which is to be distributed each year among the poor.

"I bequeath ten thousand for a bed in the new hospital, on condition that the bed be named for me.

"During the burial ceremony, charity is to be distributed.

"Contributions are to be sent to all Hebrew Schools; the teachers and the school-children are to follow the bier.

"A learned scholar is to be engaged to say Kaddish for me.

"The tombstone is to be ordered abroad in accordance with the specifications which I append.

און אויף מײַן מצבֿה זאָל מען מער נישט אויסקריצן, נאָר דעם נאָמען. ושם אַבא ז״ל ויום הפּטירה, און נישט מער.

און איך בעט זייער מײַנע זין מיט די איידעמס, זיי זאָלן זיך נישט אין גאַנצן אַרײַנטון אינעם הבֿל, נישט וועלן זײַן דווקא גרויסע סוחרים, ווײַל וואָס גרעסער דער סוחר, איז קלענער דער ייִד. און זיי זאָלן זיך נישט זוכן קיין געשעפֿטן פֿון דער ווײַט, און נישט פֿאַרשפּרייטן דאָס ביסל געלט אויף אַרבע רוחות העולם, ווײַל וווּ גאָט וויל, דאָרט העלפֿט ער, און די ברכה קאָן אַרײַנקומען אין קליינע ווי אין גרויסע מיסחרים.

דער עיקר, באַשווער איך דעריבער בני יקירי מהור״ר יחיאל, ווײַל איך "דער געזען, אַז ער האָט גרויס תּאווה צו גבֿירישקייט וד״ד.

און איך בעט זייער, אַז מײַנע קינדער זאָלן האַלטן דעם מינהג און אָפּ־ טיילן יעדעס יאָר פֿאַר ראָש־השנה פֿונעם גאַנצן ריווח מעשר פֿאַר אָרעמע־לײַט. טיילן יעדעס יאָר פֿאַר ראָש־השנה פֿונעם גאַנצן ריווח מעשר פֿאַר אָרעמע־לײַט. און אַז עס וועט אַ מאָל, חס־ושלום, קיין ריווח נישט זײַן, און אַז עס וועט אַ מאָל זײַן, חס ושלום, אַפֿילו היזק, זאָלן זיי אויך טיילן צדקה, ווײַל עס וועט אַודאי זײַן אַ נסיון פֿון זײַן ליבן נאָמען. —

רער עיקר, בעט איך זייער, זיי זאָלן לערנען טאָג בײַ טאָג, לכל הפּחות, אברע עיקר, און על־פּל־פּנים, אַן עמוד ראשית־חכמה.

.פֿאָרן זאָלן זיי כאָטש איין מאָל אין יאָר.

די נשים זאָלן לייענען ״קבֿ־הישר״ אויף עבֿרי־טײַטש, אַחוץ ״צאינה־ וראינה״ שבת און יום־טובֿ.

און אינעם טאָג פֿון דער יאָרצײַט זאָל מען עוסק זײַן בתּורה אַ גאַנצן "און אינעם טאָג פֿון דער עיקר הער עיקר בסתר״.

3

אַז מאָריץ בענדעטזאָן (בנימינס אַ זון) איז געשטאָרבן, האָט מען געפֿונען אַז מאָריץ בענדעטזאָן (בנימינס אַ זון) איז געשטאָרבן, האָט מען געפֿונען אַ צעטל אויף פּויליש:

מען זאָל שיקן אַ טעלעגראַמע קיין פּאַריז און וואַרטן מיט דער קבורה. ביז דער זון וועט קומען.

צען טויזנט גיב איך אַ קרן־קימת אין ״דאָזאָר״ אַרײַן; דאָס פּראָצענט״ זאָל מען צעטיילן יעדן יאָרצײַט אָרעמע־לײַט.

צען טויזנט לאָז איך אױף אַ בעט אין נײַעם שפּיטאָל, מיט דעם תּנאַי: דאָס בעט זאָל אָנגערופֿן װערן אױף מײַן נאָמען.

.בשעת לוויה זאָל מען טיילן צדקה.

מען זאָל שיקן נדבֿות אין אַלע תּלמוד־תּורות אַרײַן; די מלמדים מיט " די קינדער זאָלן גיין נאָך דער לוויה.

מען זאָל דינגען אַ דיין, אָדער אַזױ אַ למדן, ער זאָל זאָגן נאָך מיר. קדיש.

די מצבֿה, לויט דעם מאָדעל וואָס איך לאָז איבער, זאָל מען באַשטעלן. אין אויסלאַנד. "A sum of money is to be set aside as a trust fund for the specific purpose of keeping the grave and the tombstone in perfect shape.

"The business is to be called 'Moritz Benditsohn's Son.'

"Regarding the . . ."

We omit the balance-sheet of the estate, the list of debts to be collected, and the good advice, how best to continue the business.

#### IV

"I, 'Moritz Benditsohn's Son,' leave this world neither in happiness nor in sadness but because of emptiness.

"Aristotle uttered profound wisdom: nature hates a void.

"The world is a stupendous machine. Every wheel has its specific function, its separate purpose. If a wheel is spoiled or is used up prematurely, it is no longer a part of the machine; it makes the transition from something to nothing.

"I cannot live any longer, because I have nothing more to do on earth. I am fit for nothing, because I have lived my life. I have drained to the last drop all the joy apportioned to me. I have consumed and used up everything that I needed.

"I have been taught a great deal but I have not been taught how to live without consuming life.

"I have nothing in the world to keep me back or to hold me bound to life. I have never lacked a thing that was of any value for me. I took everything without a care, without worrying, without effort—as though it were mine for the mere asking: things and people, men and women.

"All the men smiled upon me and yet I did not have a single friend; all women liked to kiss me and yet I could get along without every one of them.

"I inherited a fortune and it grew and increased without my effort, regardless of my will.

"It grew until it outgrew me.

"My heart often wept within me: 'O, that something were lacking! O, that I were compelled to do something!' The doctors recommended for me: walks, games, sport . . . not life but a substitute for life, a pretending to live, a pretending to work, *Ersatz*.

"Many lands have I seen but none that I could call my own. Many places did I admire but to none did I feel intimately attached—I played with words as with balls.

מען זאָל איבערלאָזן אין דאָזאָרשטוב אַ געוויסע סומע געלט, דער דאָזאָר, מען זאָל נעמען אויף זיך אויפֿצוהאַלטן דעם קבֿר מיט דער מצבֿה.

- זון דאָס געשעפֿט זאָל הייסן: ״מאָריץ בענדעטזאָן "זון.

און וואָס עס באַטרעפֿט....*"*און וואָס

מיר לאָזן איבער די רשימה פֿון פֿאַרמעגן און דעם חשבון פֿון די חובֿות צום אָפּנעמען, ווי אויך די עצות טובֿות, ווי אַזוי דאָס געשעפֿט ווײַטער צו פֿירן.

4

איך, 'מאָריץ בענדעטזאָן — זון', גיי אַוועק פֿון דער וועלט נישט פֿאַר, האיך, 'מאָריץ בענדעטזאָן הייט בֿאַר לערקייט.

אַ גרױסער חכם איז געװען אַריסטאָטל; די נאַטור האָט פֿײַנט לערקייט. ״אַ גרױסער חכם איז געװען אַריסטאָטל

אַ שרעקלעכע מאַשין איז די וועלט. יעדעס רעדל האָט זײַן באַזונדערע אַ דערעס אַרבעט, זײַן באַזונדערן צוועק. ווערט אַ רעדל פֿאַרדאָרבן, אָדער עס האָט אָפּ־געאַרבעט זײַנס פֿאַר דער צײַט, גייט עס אַליין אַרויס פֿון דער מאַשין, גייט עס אַריבער פֿון גאָר אין גאָרנישט....

איך קאָן לענגער נישט לעבן, ווײַל איך האָב דאָ נישט וואָס צו טון, איך טויג צו גאָרנישט, ווײַל איך האָב מײַנס אָפּגעלעבט. איך האָב אויסגעטרונקען דעם גאַנצן נחת וואָס מיר איז באַשערט געווען, אויפֿגעגעסן און אויסגעקושט אַלץ וואָס איך האָב געדאַרפֿט.

מען האָט מיך אַ סך געלערנט, נאָר לעבן און נישט אײַנשלינגען דאָס , לעבן האָט מען מיך נישט געלערנט.

אַיך האָב קיין זאַך נישט אױף דער װעלט, װאָס זאָל מיך אײַנהאַלטן, צובינדן צו איר... עס האָט מיר קיין זאַך נישט געפֿעלט, עס זאָל האָבן בײַ מיר אַ ווי פֿון אַ װערט. איך האָב אַלץ גענומען אָן זאָרג, אָן עגמת־נפֿש, אָן אַרבעט — װי פֿון הפֿקר גענומען....

יאָזוי זאַכן, אַזוי מענטשן; אַזוי מענער, אַזוי פֿרויען....

אַלע האָבן מיר צוגעשמייכלט, און איך האָב קיין איינציקן פֿרײַנד נישט געהאַט; אַלע האָבן מיך גערן געקושט, און איך האָב קיין איינציקע נישט געדאַרפֿט ....

געמערט און געמערט געוואַקסן און געמערט זיך געירשנט, איך פֿאַרמעגן האָב פֿאַרמעגן אין געמערט אין פֿאַן מינין ווילן. אָן מינין אוילן.

עס האָט געוואַקסן, ביז עס האָט מיך איבערגעוואַקסן,

אָפֿט האָט געוויינט אין מיר דאָס האַרץ: זאָל מיר עפּעס פֿעלן, זאָל איך עפּעס מוזן טון; און די דאָקטוירים האָבן מיר פֿאָרגעשריבן: שפּאַצירן, שפּי־ לערײַען, ספּאָרט... נישט קיין לעבן, נאָר אַ סוראָגאַט פֿון לעבן, אַ געפֿעלשט לעבן, געפֿעלשט אַרבעט.... לעבן, געפֿעלשטע אַרבעט....

און לענדער אַ סך האָב איך געזען, און קיין איינציק איז נישט מײַן. געווען; אַ סך ערטער האָב איך באַווונדערט, און האָב קיין איינציק אָרט נישט געליבט.... "I changed peoples and languages as one changes gloves.

"The whole world was mine but I was too small to hold it in my grasp; my hands were too small to embrace it; I was no world-conqueror.

"Whatsoever I might have been able to conquer, came to me ready-made, bequeathed to me by others.

"Everything was done for me, everything was bought for me; whatever remained to be gotten, my wealth got for me.

"Everything—the smile on my friend's face, the kiss of red lips, the *Kaddish* for my father.... At best, I overpaid, but I never learned to give of myself, to sacrifice for others.

"The little things seemed too petty; the great things, too gigantic; and nothing seemed worth living for.

"I die because I am barren, physically and spiritually. I have nothing within me that lives and that creates life.... I have long been lifeless, I have long been without the zest of living; now I have become completely disgusted with everything.

"I have been treated as a peasant treats a pig; I have been fattened. But the peasant, when the hog is sufficiently fattened, slaughters it. I am summoned to do my own slaughtering, however, and I haven't even the courage to refuse.

"The arsenic is on the table; the last drink to make me drunk; the drink from which I shall not emerge sober.

"Shall I leave word behind about my wealth? What for? My wealth was my misfortune.

"Is there anyone I want to thank?

"No. I paid everybody for everything.

"Yes-even for this last drink."

און אַ סך שפּראַכן האָב איך געלייפֿיק גערעדט, נאָר איך האָב קיין איינ־, און אַ סך שפּראַכן האָב מיט די ווערטער, ווי מיט באַלן, געשפּילט.

-...פֿעלקער און שפּראַכן האָב איך ווי האַנטשו געטוישט...

די גאַנצע וועלט איז געווען מײַן, נאָר איך בין צו קליין געווען, איך איך איך אין זועלט איז זעוועלט, פיין וועלט זאָל זי צוהאַלטן; צו קורצע הענט געהאַט, איך זאָל זי אַרומנעמען; קיין וועלט באַהערשן האָב איך ניט געקאָנט....

און װאָס איך װאָלט געקאָנט באַהערשן, דאָס האָב איך שױן גרײט גע־ פֿונען, דאָס האָט מען מיר שױן איבערגעלאָזט....

אַלץ איז פֿאַר מײַנעט װעגן געטון געװאָרן, אַלץ האָט מען מיר אָפּגע־ קױפֿט; אױב עס איז נאָך עפּעס געבליבן, האָט עס דאָס פֿאַרמעגן געמאַכט.

ייַבלץ דער שמייכל אויפֿן פֿרײַנדס פּנים, דער קוש פֿון רויטע ליפּן... דער קדיִש נאָכן טאַטן... העכסטנס האָב איך נאָך עפּעס אויסגעצאָלט; נאָר געבן, דער קדיִש נאָכן טאַטן מיך נישט געלערנט.... שענקען, דאָס האָט מען מיך נישט געלערנט....

און דאָס קליינע איז מיר געוואָרן צו קליין, און דאָס גרויסע — צו גרויס, און דאָס קליינע איז נישט געווען.....

איך שטאַרב, ווײַל איך בין אַן עקר, אַזוי מיטן גוף, אַזוי מיט דער נשמה; איך האָב אין מיר גאָרנישט וואָס זאָל לעבן און לעבעדיק מאַכן... איך לעב שוין לאַנג נישט; איך האָב שוין לאַנג קיין הנאה נישט פֿון לעבן; אַצונד איז עס מיר נאַך נימאס געוואָרן.

מען האָט זיך מיט מיר אויפֿגעפֿירט ווי אַ פּויער מיט אַ חזיר; מען האָט... מיך געשטאָפּט... נאָר דער פּויער, אַז דאָס חזיר ווערט גענוג פֿעט, קײַלט ער עס; מיך הייסט מען, איך זאָל מיך אַליין קײַלן; און איך האָב די העזה נישט צו פֿאָלגן....

דער אַרשעניק שטייט אױפֿן טיש; דער לעצטער געטראַנק װאָס װעט מיך " אַנשיכּורן, און איך װיל מיך שױן נישט אױסניכטערן....

ואָס? דאָס איז מײַן פֿאַרמעגן? נאָך װאָס? דאָס איז מײַן װאָס? איז מײַן װאָס? אומגליק געװען....

אָנקען? האָב איך נישט עמעצן צו דאַנקען?

.... איך האָב אַלע פֿאַר אַלעם באַצאָלט....

תפארן לעצטן געטראַנק אויך". «פֿאַרן לעצטן



# PART IV OF THINGS TO COME

## HOPE AND FEAR

My heart is with you.

My eye cannot have its fill of your flaming flag. My ear never tires of listening to your sonorous song.

My heart is with you. Sated should every man be and his home flooded with light. Free should every man be, free to fashion his life, free to choose his work.

When you clench your fists at those who would stifle the free word in your throat and still the burning protest on your lips—I rejoice; I pray to God to sharpen your teeth. Yea, when you march upon Sodom ready to rend and tear, my soul is with you. Sureness of your victory fills me with warmth and makes me drunk as with old wine.

And yet ...

And yet I have my fear of you.

I fear the oppressed who are victorious lest they turn into oppressors, and every oppressor sins against the human spirit.

Is there not already talk among you that humanity must march like an army at the front and that you will beat for it the drum to keep it in step and pace?

And yet, humanity is not an army.

The stronger forge to the van, the more sensitive feel more deeply, the prouder wax taller—will you not, I ask, cut down the cedars lest they outgrow the grass?

Will you not spread your wings to enfold the mediocre? Will you not shield with your arms the indifferent? Will you not protect merely the gray, equally shorn herd?

I have my fear of you.

As victors, you could turn into bureaucrats, doling out to each his bit as to the poor in a poorhouse, apportioning to each his work as to the imprisoned in a prison-pen. Then you would annihilate the creator of new worlds—the free human will; you would stop up the

# האָפֿענונג און שרעק

מנון האַרץ איז מיט אניך...

מײַן אויג װערט נישט זאַט פֿון אײַער פֿלאַמענדיקער פֿאָן; מײַן אױער װערט נישט מיד הערנדיק אײַער מעכטיק געזאַנג.

מײַן האַרץ איז מיט אײַך; זאַט דאַרף זײַן דער מענטש, און ליכטיק דאַרף אים זײַן ... און פֿרײַ מוז ער זײַן, און האָבן איבער זיך צו שאַפֿן, איבער זיך און זײַן אַרבעט.

און אַז איר בײַסט די פֿויסט וואָס וויל אײַך אײַער פֿרײַ וואָרט, אײַער ברענענדיקן פּראָטעסט צוריק אַרײַנזעצן אין דער קעל, מען זאָל עס נישט הערן ברענענדיקן פּראָטעסט צוריק אַרײַנזעצן אין דער קעל, מען זאָל עס נישט הערן פֿרײַט מיך; בעט איך גאָט, ער זאָל אײַך שאַרפֿן די ציין. און ווען איר מאַרשירט אױפֿן אַלטן סדום און ווילט עס אײַנרײַסן, גייט מײַן נשמה מיט מיט אײַך; און די זיכערקייט, אַז איר מוזט זיגן, מאַכט מיך פֿול און וואַרעמט מיך ווי אַלטער ווײַן....

און דאָך....

און דאָך האָב איך פּחד פֿאַר אײַך.

איך שרעק מיך פֿאַר באַצװוּנגענע װאָס זיגן. עס קענען פֿון זיי באַצװינגער איך שרעק מיך פֿאַר װערן, און יעדער באַצװינגער זינדיקט קעגן מענטשלעכן גײַסט ....

צי רעדט מען נישט צווישן אײַרָ, אַז די מענטשהייט דאַרף מאַרשירן ווי איין אַרמיי אין פֿראָנט און איר וועט איר פֿאָרשפּילן דעם מאַרש אױפֿן װעג?

און דאָך איז די מענטשהייט קיין אַרמיי נישט.

שטאַרקערע גייען פֿאָרויס, האַרציקערע פֿילן טיפֿער, שטאָלצע װאַקסן העכער — צי װעט איר נישט אונטערהאַקן די צעדער, זיי זאָלן נישט איבער־ העכער דאָס גראָז?

צי וועט איר נישט פֿאַרשפּרייטן אײַערע פֿליגל איבער דער מיטלמעסי־ קייט? צי וועט איר נישט פֿאַרפּאַנצערן די גלײַכגילטיקייט און באַשיצן נאָר די גרויע. גלײַך געשוירענע סטאַדע?

\*

איך פֿאָרכט מיך פֿאַר אײַך.

אַלס זיגער קענט איר די ביוראָקראָטיע ווערן; אויסצוטיילן יעדן זײַן ביסן, ווי פֿאַר אָרעמע־לײַט אין הקדש; אָפּצומעסטן יעדן זײַן אַרבעט, ווי לעקציעס אויף — דער קאַטאָרגע, און איר וועט פֿאַרטיליקן דעם באַשעפֿער פֿון נײַע וועלטן דעם דער קאַטאָרגע, און איר וועט פֿאַרטיליקן דעם דינסטן קוואַל פֿון מענטש־דעם פֿרײַען מענטשלעכן ווילן, און פֿאַרשיטן דעם ריינסטן קוואַל פֿון מענטשר

purest well of human happiness—individual initiative—the power of the one to face thousands, to stand up to people and generations. You would mechanize, yea macadamize life.

You would be busy with regimenting, recording, filing, and estimating, with prescribing how often the human pulse may beat, how far the human eye may see, how much the human ear may hear, and what dreams the longing heart may indulge in.

#

With real joy I see you tear down the walls of Sodom. But my heart trembles lest you build on its ruins a new, worse Sodom—more cold, more gloomy!

True, there will be no homes without windows but the souls will be shrouded in mist.

True, all bodies will be well-fed, but spirits will go hungry.

True, no wail of woe will be audible, but the eagle—the human spirit—will stand with clipped wings at the same trough beside the cow and ox.

Justice, which led you on the thorny bloody road to victory, will leave you and you will not even notice it: in that respect victors and rulers are blind and you will be victors and rulers; you will sink into injustice and you will not even feel the morass under your feet, for every ruler feels sure of his footing as long as he has not fallen.

You will build prisons for those who will stretch out their hand to point out the pit into which you are sinking. You will cut from the mouths the tongues that warn you of those who will come after you in order to annihilate you and your injustice.

Cruelly will you defend the equal rights of the herd to the grass under their feet and to the salt above their heads, and your foes will be the free individual, the savior, the poet, the artist, and all who strive to ascend beyond man.

Whatever happens, happens in space and time.

Space is filled with what has already happened, the existing, the firmly established, and therefore the fossilized and the petrified, the *now* that should and must perish.

Time is change, transformation, evolution. Time is eternal birth, eternal sprouting, eternal blossoming, eternal tomorrow.

לעכן גליק — די מענטשלעכע איניציאַטיוו — די קראַפֿט וואָס שטעלט איינעם קעגן טויזנטער, קעגן פֿעלקער און געשלעכטער ... און איר וועט מעכאַניזירן דאָס לעבן און הייסן עס פֿאַרברענען אין קאָשאַרן.

און איר וועט זײַן פֿאַרנומען מיט רעגלאַמענטירן: מיט שרײַבן, פֿאַר־ צייכענען און שאַצן... מיט פֿאָרשרײַבן: ווי הויך און ווי אָפֿט עס מעג שלאָגן צייכענען און שאַצן... וויפֿל עס מעג זען אַ מענטשלעכער פּולס, ווי ווײַט עס מעג זען אַ מענטשלעך אויג, וויפֿל עס קען פֿאַרנעמען זײַן אויער, און וואָס פֿאַר אַ חלומות עס מעג האָבן דאָס פֿאַרבענקטע האַרץ.

\*

מיט האַרציקער פֿרייד קוק איך, ווי איר רײַסט אײַן די מויערן פֿון אַלטן סדום; מײַן האַרץ אָבער ציטערט דערבײַ, איר זאָלט אויף זײַנע חורבֿות קיין נײַעם, קיין ערגערן נישט בויען — אַ קעלטערן, אַ פֿינצטערערן!

עס װעלן קיין שטיבער אָן פֿענצטער נישט זײַן; נאָר אין נעפּל װעלן אינגעהילט זײַן נשמות....

עס וועט קיין לערער מאָגן נישט זײַן, נאָר זעלן וועלן הונגערן... קיין ווייגעשריי וועט קיין אויער נישט פֿאַרנעמען, נאָר דער אָדלער, דער מענטש־לעכער גײַטט, וועט מיט אָפּגעשניטענע פֿליגל שטיין בײַ דער קאָריטע גלײַך מיט דער קו און מיטן אָקס....

און די גערעכטיקייט וואָס האָט אײַך באָגלייט אויפֿן דאָרניקן און בלוטיקן וועג צום זיג וועט אײַך פֿאַרלאָזן, און איר וועט עס נישט מערקן: דערצו זענען זיגער און הערשער בלינד, און איר וועט זיגער און הערשער זײַן. און איר וועט זיגער און הערשער זייַן. און איר וועט זינקען אין אומגערעכטיקייט, און איר וועט נישט פֿילן דעם זומפּ אונטער זייַערע פֿיס... פֿעסט פֿילט זיך יעדער הערשער, כּל־זמן ער איז נישט גע־פֿאַלן....

און געפֿענגענישן וועט איר בויען פֿאַר די וואָס וועלן אויסשטרעקן די האַנט צו וויַיזן אײַך דעם אָפּגרונט, צו וועלכן איר זינקט.... און אויסרײַסן פֿון די מײַלער וועט איר די צונגען וואָס וועלן אײַך וואָרענען פֿאַר די וואָס וועלן נאַך אײַר קומען, אום אײַך און אײַער אומגערעכטיקייט צו פֿאַרניכטן....

גרויזאָם וועט איר פֿאַרטיידיקן די גלײַך־באַרעכטיקונג פֿון דער סטאַדע צום גראָז אונטער אירע פֿיס און צום זאַלץ איבער איר קאָפּ, און אײַערע פֿײַנט וועלן זײַן: פֿרײַע אינדיווידוען, איבערמענטשן, געניאַלע ערפֿינדער, פּראָפֿעטן, ערלייזער, דיכטער און קינסטלער....

\*

אַלץ וואָס עס געשעט, געשעט אין רוים און צייַט ....

אויפֿן פּלאַץ איז דאָס שוין געשעענע. דאָס שטאַנדהאַפֿטע, פֿעסטע, און דעריבער: דאָס פֿאַרגליווערטע און געפֿרוירענע, דער הייַ ניט וואָס דאַרף און מוז אונטערגיין....

די צײַט איז פֿאַרענדערונג, זי בײַט, אַנטװיקלט; זי איז דאָס אײביקע אױפֿ־-שפּראָצן, אױפֿבליִען — דער אײביקער מאָרגן.... And when the morrow, toward which you all aspire, will have become no longer the morrow but the now, you will be the defenders of what is, the defenders of what was, the defenders of the withered past, of the lifeless forms of yesteryear. You will tread under foot the buds of the dawning morrow, you will destroy its blossoms, you will pour streams of icy water upon the flowering heads of prophecy, vision, and new hope.

Today is reluctant to die. Every sunset is bloody red.

I hope, I pray for your victory, but I fear and tremble at your victory.

You are my hope; you are my fear.

און אַז פֿון אײַער מאָרגן, צו װעלכן איר שטרעבט, װעט װערן הײַנט. װעט איר זײַן די פֿאַרטיידיקער פֿון נעכטיקן טאָג, פֿון אָפּגעשטאָרבענעם, פֿון טױטן... װעט איר טרעטן די שפּראָצן פֿון מאָרגנדיקן טאָג און פֿאַרטיליקן זײַנע בליטן װעט איר טרעטן די שפּראָצן פֿון מאָרגנדיקן טאָג און פֿאַרטיליקן זײַנע בליטן און גיסן שטראָמען קאַלט װאָסער אױף די גײַסטנקעפּ פֿון נבֿיאות, חלומות און נײַע האָפֿענונגען....

שטאַרבן וויל נישט דער הײַנטיקער טאָג, בלוטיק גייט אונטער יעדע זוז.....

איך וויל. איך האָף צו אײַער זיג. נאָר איך שרעק מיך און ציטער פֿאַר אײַער זיג.

איר זײַט מײַן האָפֿענונג, איר זײַט מײַן שרעק.

#### A TRIP INTO THE FUTURE

I toss about in bed. A thought plagues me and keeps me sleep-less. It moves about in the maze of my dreams, as I try to doze off.

The thought is: We live in space and time.

We can control space. If we wish, we stand still, and if we wish, we move and change places.

But as far as time is concerned, we have to *move*, whether we wish to or not. Why, even religions are on the move.

Space has four directions: we can move forward or backward, to the right or to the left.

Space is a surface, a plane.

Time, however, is a line. It has no right or left but only a forward and a backward direction.

Historians turn backward. They reach with their imagination as far back as Adam and Eve and see these ancestors of ours walking about naked and eating grass.

Prophets or visionaries, on the other hand, know only the opposite direction: Forward! They jump into the future; they leap right on to the Messianic Age, to the angelic little boy who will some day lead together wolf and lamb.

Both historians and prophets are exceptions, however, strange beings who content themselves with a figment of the imagination instead of real life. A promise of life cannot be accepted as a substitute for life itself either by the masses, God's creatures, who plod on step by step, or by myself as one of them. We want to live. A fleshpot enjoyed means more to us than a sweet promise of milk and honey.

My eyes are half-closed as I continue the thought:

Why do we not walk and ride in time?

As far as *space* is concerned, we do make constant progress; we come nearer to perfection from day to day. Once we *walked*, perhaps even on all fours; then we learned to *ride*; then some genius discovered the wheel, so we harnessed the horse and *drove*; then came steam and conquered the horse; now electricity is challenging steam

## אַ ריַיזע אין דער ציים

אין איך וואַרף מיך אַרום אין בעט; אַ געדאַנק מאַטערט און לאָזט... נישט שלאָפֿן. אין דרימל פּלאָנטערט ער זיך אַרײַן אין מײַנע חלומות מיר לעבן אין צײַט און אָרט.

דאָס אָרט קען מען נאָך באַהערשן: ווילן מיר, שטייען מיר, ווילן מיר, באַ וועגן מיר זיך: טוישן דעם פּלאַץ.

אָבער מיט דער צײַט — צי מיר ווילן צי ניט, מיר באַ וועגן זיך: אַפֿילו די רעליגיע רוקט זיך אויך פֿאָרויס!

און דער אָרט האָט פֿיר זײַטן.

מיר קענען גיין אַהין און צוריק, רעכטס און לינקס.

דער אָרט איז אָן אומפֿאַנג, אַ פֿאַרנעם.

אָבער די צײַט איז אַ שטריך. נישטאָ קיין רעכטס און לינקס, נאָר אַ פֿאַרנט און אַ הינטן.

די היסטאָריקער קערן זיך אום צוריק, און מיט דער פֿאַנטאַזיע דערגרייכן די היסטאָריקער קערן זיך און זעען זיי אַרומגיין נאַקעט און עסן זיי אַ מאָל צוריק ביז אָדם און חווה. און זעען זיי אַרומגיין נאַקעט און עסן גראַז....

אַנטקעגן זיי שטיען די פּראָפֿעטן, די טרוימער. נאָר פֿאָרווערטס! שפּרינגען אַנטקעגן זיי שטיען די פּראָפֿעטן, די טרוימער. אַדער צום אַ מאָל אין דער צוקונפֿט אַרײַן, גלײַך צום לעצטן גרויסן טאָג אָדער צום קליינעם יינגל וואָס פֿירט מיט אַ רויזנשטעקל אין דער האַנט וואָלף און שעפּס צוזאמען.

די זענען אָבער אויסנאַמען, אויסטערלישע מענטשן, און באַנוגן זיך אָפֿט דעריבער מיט אַ זייפֿנבלאָז פֿון לעבן אַנשטאָט לעבן, אָבער גאָטס פֿאָלק, די גרויסע מאַסע וואָס גייט טריט בײַ טריט, און איך, ניט אויסגערעדט זאָל עס זיַן, צווישן זיי, צווישן דעם ערבֿ־רבֿ... מיר וואָס? מיר ווילן לעבן, און נישט קיין וועקסל אויפֿן לעבן, די ערינערונג פֿון טאָפּ פֿלייש איז עפּעס מער ווערט ווי די זיסע האָפֿענונג פֿון מילך און האָניק....

מײַנע אויגן זענען האַלב פֿאַרמאַכט, און איך פֿרעג זיך:

פֿאַר װאָס גייען מיר נישט און פֿאָרן נישט אין דער צייַט?

וואָס אַנבעלאַנגט דעם אָרט, אַנטוויקלען מיר זיך, ווערן מיר פֿולקומענער פֿון טאָג צו טאָג. אַ מאָל זענען מיר געגאַנגען (און פֿילײַכט נאָך אויף אַלע פֿיר), דערנאָך געקומען צום רײַטן. האָט אַ גוטער מענטש ערפֿונדן דאָס אַלע פֿיר), דערנאָך געקומען דער דיי גע פֿאָרן! איז געקומען דער דאַמף ראָד, האָבן מיר צוגעשפאַנט דאָס פֿערד און געפֿאָרן! איז געקומען דער דאָמף און האָט באַזיגט דאָס פֿערד. איצט באַשטרײַט די על עקט ריציטעט דעם דאַמף און זיגט! צונד בויט מען לופֿטשיפֿן, און מיר וועלן פֿליִען ווי די אָדלער!

with increasing success; already we are building airplanes and soon we shall fly like the eagles!

As far as *time* is concerned, however, is there nothing that can be done, no progress that can be recorded?

My lids are heavy as lead. They droop, leaving merely a small, narrow slit. The thought continues to plague me:

If I feel cold in this climate and have sufficient money, I can escape this weather. I can change northern darkness for southern sunlight. I can substitute summer for winter. Or if I have the desire and the money, I can have spring or summer all year long. I can listen to birds singing uninterruptedly and can really be happy all around, by moving to a warmer zone.

But supposing I feel cold in time, there is no escape.

In time there are no wheels, no steam, no electricity, and no airplanes.

Besides I cannot even remain still. I *must* move forward, and I must do so step by step in accordance with some outside will.

It is impossible for me to go back with the historians, back to the generations without white starched shirts.

It is equally impossible for me to essay prophecy, for prophecy has been in bad repute ever since the destruction of the Temple.

I do want to speed in time, however, I do want to increase my tempo.

I drowse off, thinking that where there's a will there's a way.

The important thing is to will! All depends upon a person's will-power. I will. I will with all my intensity, with all my heart. And suddenly I do speed on.

At last! No more need to grow bread! The earth has ceased to be the property of lords and nations! Chemistry makes bread out of weeds and we are competing with the weed-eaters—the jackasses. It's a pity to intrude on their preserve, but what can we do? Such is our world! For centuries they are while we starved! And now the wheel has turned. Chemistry now gives us not only bread but also meat and fish and poultry and herring. Or rather, the taste of these foods! The fat belly has disappeared, the oversized stomach, and all the rest of the flesh that man had to drag along for endless centuries. We don't eat. We just drink. In Paris, people have even stopped drinking. They just inhale. The foods enter through the nose. The

נאָר מיט דער צײַט? קיין עצה קיין ראָט אַנטקעגן דער צײַט!

די ברעמען זענען שווער ווי בלײַ. פֿאַלן צו. קוים נאָך אַ קליינער. שמאָלער שפּאַלט... און דער געדאַנק הערט נישט אויף צו מאַטערן:

אַז מיר איז קאַלט דאָ, און איך האָב געלט, אַנטלויף איך פֿון דער קעלט, פֿאַרבײַט איך דאָס פֿינצטערניש מיט ליכט, ווינטער מיט זומער! און וויל איך און האָב געלט, מאַך איך מיר אַ גאַנץ יאָר פֿרילינג אָדער אַ זומער; דאָס געזאַנג פֿון די פֿייגעלעך הערט נישט אויף, און איך קוועל פֿון נחת – אין די וואַרעמע לענדער.

אָנט־ איז נישטאָ װוּ צו אַנט־ אָבער אַז עס איז מיר קאַלט אין דער צײַט, איז נישטאָ װוּ צו אַנט־ לױפֿוּ!

נישטאָ קיין רעדער, קיין דאַמף, קיין עלעקטריציטעט און קיין לופֿט־ באַלאָן....

און באַוועגן, און באַוועגן שטיין! איך מוז מיך באַוועגן, און באַוועגן און באַוועגן באַוועגן באַוועגן דורכויס — אַזוי וויל עמעץ — טריט בײַ טריט!

צוריק, מיט די היסטאָריקער, קאָן איך זיך נישט אומקערן, מיך עקלען די דורות אַן ווײַסע, געפּרעסטע העמדער....

און נבֿיאות זאָגן קאָן איך אויך נישט: זינט דער בית־המיקדש איז חרובֿ געוואָרן, ווייסט איר דאָך, בײַ וועמען אין די הענט דאָס נבֿיאות איז געבליבן!

איך וויל פֿאָרן אין דער ציַנט, איך וויל!

און דרימל אײַן און טראַכט, אַז עס איז גאָרנישט אַזוי אוממיגלעך.

מען דאַרף נאָר װעלן! אַלץ הענגט אָפּ פֿון װילן. און איך װיל, איך װיל מיט אַלע קרעפֿטן, מיטן גאַנצן האַרץ.

און פּלוצלינג — איך פֿאָר....

אויס! עס וואַקסט שוין מער קיין ברויט נישט. און אויפֿגעהערט האָט די ערד צו זײַן דאָס אייגנטום פֿון פּריצים און פֿעלקער... די כעמיע מאַכט ברויט פֿון דערנער, און מיר קאָנקורירן נאָר מיט די דערנער־פֿרעסער — די אייזלען. אַ רחמנות אַפֿילו, וואָס קאָן מען אָבער מאַכן? אַזאַ וועלט, ט׳רעדל דרייט זיך! הונדערטער יאָרן האָבן זיי געגעטן און מיר געהונגערט! און נישט נאָר ברויט אַליין גיט אונדז די כעמיע — אויך פֿלייש און פֿיש, און געפֿליגל און הערינג, ס׳הייסט — נאָר דעם געשמאָק דערפֿון. און דער גראָבער בויך איז פֿאַרשוונדן, דער טרעלבוך, דאָס איבעריקע שטיק פֿלייש וואָס האָט זיך נאָכגעשלעפּט דעם מענטשן הונדערטער יאָרן נאָך אַנאַנד. און מיר עסן נישט, נאָר מיר טרינקען, און אין פּאַריז טרינקט מען שוין אויך נישט, נאָר מען שמעקט. די שפּיַזון און אַרייַן דורכן נאָז. די ענגלענדער טראָגן קליינע זעקעלעך מיט שטויב, גייען אַרײַן דורכן נאָז. די ענגלענדער טראָגן קליינע זעקעלעך מיט שטויב, גייען אַרײַן דורכן נאָז. די ענגלענדער טראָגן קליינע זעקעלעך מיט שטויב, גייען אַרײַן דורכן נאָז. די ענגלענדער טראָגן קליינע זעקעלעך מיט שטויב,

Englishmen carry little bags of powdered food under their noses, above their mustaches, and inhale whenever they feel like it. The mouth has not yet been entirely closed up because it has been found useful—for complimenting women, for flirting.

Love is free, without envy or jealousy, without problems.

The man does not have to provide for the woman, as in the twentieth century, nor the woman for the man, as in the thirtieth century. Each person has his own little bottle of fodder and inhales. The woman does not, therefore, have any special rights over the man and vice versa.

"And you, who are you?"

"I?"

"Yes, you?"

"I am the coachman!"

"The coachman?"

"Yes, I drive the wagon on the highway of time. You want to come along, don't you? Forward? On to the future?"

"Yes, to the angelic little boy at the end of time. Put on speed!" And we rush on.

"In what era are we? What is it called?"

"It has no name as yet. It has not yet come into being."

"Quick! Onward!"

Human beings are rushing about like poisoned rats and crying:

"What are we to do? There are no hungry persons to feed, no famished persons to revive with a drink, no naked persons to clothe, no sick persons to heal. There are no unfortunate, oppressed peoples or individuals whom we could pity.

The cows give milk but there are no calves to suckle.

All creatures live and die in a natural way, in their due time.

All people sustain their lives from their vitamin bags. Death still occurs but people die only of old age.

Life proceeds in complete harmony with nature and death comes in complete harmony with nature.

Sickness is unknown—but people do age.

The organs shrink in the course of time until they disappear, gradually, simultaneously, according to Metchnikoff's method.

מיט פּודער פֿון שפּעַז, אונטער דער נאָז, איבער די װאָנצן, און שמעקן װען עס װילט זיך זיי. און אױב דאָס מױל איז נאָך אין גאַנצן נישט פֿאַרשטאָפּט גע־װילט זיך זיי. און אױב דאָס מױל איז נאָך אין גאַנצן נישט פֿאַרשטאָפּט גע־װאָרן, איז עס נאָר װײַל עס קומט צו ניץ — װײַבער קאָמפּלימענטן צו מאַכן, צו פֿלירט!

און די ליבע איז פֿרײַ, אָן אַ בייז אויג, אָן אייפֿערזוכט — גאָרנישט!

ניט דער מאַן שפּײַזט דאָס װײַב, װי אין צװאַנציקסטן יאָרהונדערט, און ניט דער מאַן שפּײַזט דעם מאַן, װי אין דרײַסיקסטן! יעדער האָט זיך זײַן פֿלעשעלע מיט פּודער און שמעקט — האָט די פֿרױ קיין באַזונדער רעכט אי־ בערן מאַן און ניט פֿאַרקערט — — — — — — — — —

- און דו ווער ביסט?
  - ?איך?
  - יאָ, דו? —
- איך דער קוטשער! --
  - ?דער קוטשער?
- - יאָ. צום קליינעם יינגל מיטן רויזנשטעקל. טרײַב אָן! און מיר פֿליען.....
  - זייַ זייַט זייַ װי איצט װי איז װי הייסט זייַ אין װאָס פֿאַר אַ צײַט
- .... זי האָט נאָך קיין נאָמען נישט; זי איז נאָך נישט געבוירן געוואָרן ....
  - שנעל, ווײַטער! —

און שרײַען: מענטשן לױפֿן הין און צוריק אַרום װי פֿאַרסמטע מײַז און שרײַען:

וואָס טוט מען? ניטאָ גאָר קיין הונגעריקע, זיי צו געבן ברויט, קיין דאָרשטיקע צו דערקוויקן מיט אַ טרונק, קיין נאַקעטע צו באַקליידן, קיין קראַנקע צו היילן? נישטאָ גאָר קיין אומגליקלעכע, קיין דערשלאָגענע, פֿעלקער אָדער איינצלנע מענטשן, רחמנות צו האַבן?

.... די קי גיבן מילך און קיין קעלבער צו זייגן זענען נישטאָ

אַלץ לעבט און שטאַרבט — נאַטירלעך, צו דער צײַט!

אַלץ לעבט און נעמט דאָס לעבן פֿון זעקעלע. שטאַרבן שטאַרבט מען בלויז פֿון אַלטקייט ....

אַלץ לעבט אין אַ פֿולשטענדיקער האַרמאָניע מיט דער נאַטור און שטאַרבט אין אַ פֿולשטענדיקער האַרמאָניע מיט דער נאַטור.

נישטאָ קיין קראַנקייט, נאָר עלטער....

מיט דער צײַט שרומפּן זיך די גלידער אײַן ביז צום פֿאַרשווינדן און אַלע מיט דער צײַט אין איין מאָס — לויט מעטשניקאָווס מעטאַדע.

No organ disintegrates before the others, dragging one down to a premature death. A person leaves this world without pain or suffering.

An harmonious life and an harmonious death; no troubles and no ills; body and soul vanish together. There are no living souls in dead bodies or vice versa. There is no will greater than the possibility to realize it and no possibility without the will to realize it.

There are no discussions. The themes have gone. The opinions are of no interest. The voices are colorless. No anger, no gossip, no jokes, no witticisms! Once a humorist, Sholem Aleichem, happened to pass through. He was invited to a meal. He read from his works and all — yawned.

In the course of time, yawning became contagious and developed into a universal chronic illness.

"And how about the angelic little boy?"

"What do we need him for? What can he do? The wolves, the snakes, and the other wild beasts have been exterminated; even the pious frogs have been electrocuted—may they be blessed in Paradise!"

"The earth itself has not quaked for a very long time," one of the elders was about to complain when he was interrupted by a yawn.

I turn to the coachman and call out in fright: "Drive on, forward!"

"What's this? A market or a fair?"

"God forbid! Who ever buys and sells?"

"What then? A coronation?"

"Who remembers coronations? Let us go down to take a look." The street teems with people. They tell the following story:

Once upon a time, when the Jesuits were driven out of France, a member of their Holy Order drank so much Chartreuse in his great sorrow and anger that he fell into a deep sleep near the barrel in the wine-cellar. He slept on and on to this day. Deprived of Jesuits, France decayed more and more, just like Spain after the expulsion of the Jews. The land wallowed in filth. The soil of France quaked and was seized with convulsions. It turned into a mountain of ashes and then into a wild steppe. Now, one of the yawners wanted to dig a grave in order to bury himself alive when, in the

קיין איין גליד שטאַרבט פֿאַר זײַנע חבֿרים נישט אָפּ און טייט זיי נישט מיט זיך פֿאַר דער צײַט. און אָן ליידן, אָן שמערצן גייט מען פֿון דער װעלט.

זיי לעבן אין האַרמאָניע און שטאַרבן אין האַרמאָניע, אַן ווייטאָג, אָן לייד. און די נשמה און דער גוף גייען אויס אין איינעם. נישטאָ קיין לעבעדיקע נשמה און דער גוף גייען אויס אין איינעם. נישטאָ קיין לעבעדיקע נשמה אין אַ טויטן גוף, און ניט פֿאַרקערט, נישטאָ קיין ווילן גרעסער אַלס די מעג־לעכקייט, און קיין מעגלעכקייט אָן ווילן... נישטאָ קיין פֿאַרלאַנג וואָס קאָן נישט ערפֿילט ווערן, און נישטאָ קיין אײַנגעהאַלטענע, אָנגעזאַמלטע ענערגיע נואָס גיסט זיך אין ווייטאָג איבער!

און מיט דער צײַט איז אױך דער פֿלירט פֿאַרגעסן געװאָרן; נישטאָ קיין װױלן אָן מעגלעכקייט ....

און קיין דיסקוסיען אויך ניטאָ! די טעמעס זענען פֿאַרשוווּנדן. די מייז נוגען זענען אָן אינטערעס און די שטימען אָן פֿאַרב. קיין צאָרן, קיין באַרעדן, קיין שפּאַס, קיין וויץ! איין מאָל האָט זיך געמאַכט אַ צופֿאַל, שלום־עליכם איז דורכגעפֿאָרן, מען האָט אים אײַנגעלאַדן אויף אַ מאָלצײַט, ער האָט געלעזן און אַלע — געגענעצט....

מיט דער צײַט איז דאָס גענעצן געװאָרן אַן אָנשטעקנדיקע קרענק, אַן אַלגעמיינע װעלטקראַנקייט....

און וווּ איז דאָס ייִנגל מיטן רויזנשטעקל?

- צו וואָס טויג ער אונדז, צו וועלכע שוואַרצע יאָר? די וועלף, די שלאַנגען און די איבעריקע ווילדע חיות זענען דערהרגעט געוואָרן דורך עלעקטריציטעט ... אַפֿילו די פֿרומע פֿרעש, אַ ליכטיקן גן־עדן זאָלן זיי האָבף!
- די ערד אַפֿילו האָט שוין אַזוי לאַנג נישט געציטערט; האָט זיך איינער פֿון די אַלטע לײַט געװאָלט באַקלאָגן, און האָט אַ גענעץ געטון.

און איך ווענד זיך צום קוטשער און רוף אויס מיט שרעק; טרײַב אָן.
— — — — — — — — — — — ווײַטער!

- ?וואָס, אַ יריד?
- - ?וואָס דען? קאַראַנאַציע —
- אויך דאָס האָט מען שוין פֿאַרגעסן! לאָמיר אַראָפּגיין זען. די גאַס ווימלט פֿון מענטשן.

און מען פֿאַרציילט אַ געשיכטע:

אַ מאָל, אַז מען האָט אַרױסגעטריבן די יעזױטן פֿון פֿראַנקרײַך, האָט איינער פֿון די הייליקע, פֿאַר צאָרן און לייד, זיך אָנגעטרונקען מיט שאַרטרעז. איינער פֿון די הייליקע, פֿאַר צאָרן און לייד, זיך אָנגעטרונקען מיט שאַרטרעז אַ שיכּורער איז ער אַנידערגעפֿאַלן בײַם פֿאַס אין קעלער איז אַ לעטאָרגישן שלאָף ביז אױפֿן הײַנטיקן טאָג. אָן יעזױטן איז פֿראַנקרײַך געפֿאַלן און גע־פֿאַלן, װי שפּאַניע נאָך דעם אַז מען האָט אַרױסגעטריבן די ייִדן. דאָס לאַנד האָט זיך געבאָדן אין שמוץ; פֿראַנקרײַך האָט אַ ציטער געטון, אַ קראַמפּ האָט היע ערד געכאַפּט און אַ באַרג אַש, צי אַ סטעפּ. איצט האָט אײנער פֿון די די ערד געכאַפט און איסגראָבן אַ קבֿר און לעבעדיקערהײט באַגראָבן, און וואָס גענעצן זיך געװאָלט אױסגראָבן אַ קבֿר און לעבעדיקערהײט באַגראָבן, און

course of digging, he found the Jesuit. He immediately brought his specimen to town, where it was revived by means of drugs.

When the Jesuit awoke, everybody surrounded him and asked him whether, in the ancient days of the Jesuits, people also yawned.

"Yes," he replied, "lords yawned in England, multi-millionaires in America, and others of like ilk."

"How about the rest of the people? Ordinary folk?"

"No! I think not!"

"What did they do?"

"Before the ban on the Jesuits, people everywhere prayed, praised God, sang hymns."

"But that's not doing anything! Idlers all? What?"

"People rejoiced at the rising of the sun at dawn and at its setting at dusk. We called them poets!"

"We have no dawn and no dusk. The electric sun at night gives even better light than the sun by day."

"Then there were concerts for charitable purposes."

"We have no 'charity,' we have no poor people."

"Organ-grinders played in the streets."

"We have push-buttons. One touch and you hear a song; but since all can push and listen —"

"Oh," interrupted the Jesuit, "I remember: we had poor people, who got a thrill of joy on a cold winter night when they put out a foot from under their blanket and then pulled it in again!"

"We have no cold and no winter. A single temperate climate prevails over the entire globe."

"There is one thing more I recall," said the tired Jesuit, "I'll tell you, but first — a little wine."

"You mean wine-dust to inhale; here it is."

"Soldiers used to parade through the streets, preceded by a band of music, and the people used to run after them gleefully."

"What were 'soldiers'?"

"Men dressed in uniforms, armed with weapons!"

"What is meant by 'uniforms,' 'weapons'?"

"Give me another breath of wine, because my memory is getting weak."

After inhaling, his memory returned and he explained everything.

"That's fine!" said the crowd, and soon soldiers with uniforms and weapons blossomed forth.

גראָבנדיק געפֿונען דעם יעזויִט! האָט ער אים אַרײַנגעבראַכט אין שטאָט. מיט גראָבנדיק געפֿונען דעם יעזויִט! האָט מען אים אויפֿגעמונטערט....

און ווי ער האָט זיך אױפֿגעכאַפּט, האָט אים דער גאַנצער עולם אַרומ־ גערינגלט און געפֿרעגט: צי דעמאָלט, אין דער יעזויטן־צײַט האָט מען אױך געגענעצט?

- יאָ, ענטפֿערט ער: עס האָבן געגענעצט לאָרדן אין ענגלאַנד, מיליאַר־ דערן אין אַמעריקע און דער גלײַכן!
  - און די איבעריקע? דער עולם? ---
    - ניין, דאַכט זיך: ניין! ---
    - וואָס האָט מען געטון? —
- איידער מען האָט פֿאַרבאָטן די יעזויִטן, האָט מען אין אַלע לענדער געָדאַוונט, גאָט געלױבט, געבעטן....
  - אַ געשעפֿט! ליידיק־גייער געווען? וואָס? —
- מען האָט זיך געפֿרייט מיט דעם אױפֿגאַנג פֿון דער זון אין דער פֿרי. און מיטן אונטערגאַנג בײַ נאַכט, צום בײַשפּיל: די פּאָעטן!
- מיר האָבן קיין מאָרגן און קיין אָוונט. די עלעקטרישע זון בײַ נאַכט לײַכט נאָך בעסער ווי די בײַ טאָג!
  - עס זענען אויך געווען קאַנצערטן פֿאַר וווילטעטיקע צוועקן.
    - מיר האָבן קיין צדקה נישט; נישטאָ קיין אָרעמע־לײַט!
      - .... קאַטערינקעס האָבן אין די גאַסן געשפּילט ....
- מיר האָבן קנעפּלעך אַ דריק, און עס הערט זיך אַ געזאַנג. נאָר ווײַל אַלע קענען דריקן און הערן....
- אַ! דערמאַנט זיך דער יעזויט: ס׳זענען געווען אָרעמע וואָס פֿלעגן צוליב פֿאַרגעניגן, אַזױ אַ מאָל אין אַ קאַלטער ווינטערנאַכט אַרױסשטעקן אַ פֿוס פֿון אונטער דער קאָלדרע און אַרײַנכאַפּן צוריק!
- ביטאָ בײַ אונדז קיין קעלט און קיין ווינטער! איין מיטלמעסיקער ביטאָ בײַ אונדז קיין קעלט און קיין אויף דער גאַנצער ערד!
- נאָך עפּעס געדענק איך, זאָגט דער פֿאַרמאַטערטער יעזויִט: כ׳וועל ביסל ווײַן.... אײַך זאָגן, נאָר אַ ביסל ווײַן....
  - אַ ביסל ווײַנשטויב צום שמעקן, גוט! —
- עלנער פֿלעגן דורכגיין אין די גאַסן, פֿאַר זיי אַ קאַפּעליע מיט מוזיק, און דער עולם פֿלעגט זיי נאָכלױפֿן מיט פֿרייד.
  - וואָס טײַטש זעלנער? —
  - אָנגעטון אין אוניפֿאָרם, באַוואָפֿנט! —
  - װאָס הייטט אוניפֿאָרם? און װאָס איז אַזױנס באַװאָפֿנט? —
  - . גיט מיר נאָך אַ שמעק ווײַן, ווײַל מײַן געדעכעניש וועַרט שוואַך.

מען האָט אים געגעבן צו שמעקן, און ער האָט זיך אַלץ דערמאַנט און ערקלערט:

גוט, זאָגט דער עולם, און גלײַך זענען באַשאַפֿן געוואָרן זעלנער מיט — אוניפֿאַרמען און געווער.

The so-called soldiers marched in the streets and yawned, and the onlookers yawned with them.

"You are lying, Jesuit!"

"No, I'm not lying . . . but these are no soldiers."

"They are parading in uniform?"

"Right."

"They are armed with weapons?"

"Yes, but —"

"But what?"

"They have not shed any blood and they have on their faces not a single martial trait!"

"Shed blood!" the people suddenly began to shout. "Stab, shoot, kill!"

"Whom?" asked the general.

"Us, all of us, shoot—but don't yawn, shoot!" thundered the voice of the people. The people are the final court of appeals.

"Shoot!" commanded the general.

And I awoke.

און די זעלנער מאַרשירן איבער די גאַסן און גענעצן, און דער עולם און די זעלנער מאַרשירן איבער די גאַסן און דער און דער גענעצט מיט....

- ואָגסט ליגן, יעזויִט! —
- ... אָבער דאָס זענען ניט קיין זעלנער. אָבער אָבער דאָס אַנען ניט קיין זעלנער.
  - - ריכטיק.
    - זענען דאָך באַוואָפֿנט?
      - יאָ, אָבער....
- זיי האָבן נאָך קיין בלוט ניט פֿאַרגאָסן, און זיי האָבן קיין צייכן פֿון קיין זעלנער אויף די פּנימער.
- שטעכט, שטעכט: ליאַרמען: שטעכט, פֿאַלק פּלוצלינג אָנגעהויבן ליאַרמען: שטעכט, שיסט, טייט!
  - .וועמען? פֿרעגט דער גענעראַל —
- אונדז, אונדז אַלעמען: שיסט, אַבי נישט גענעצן, שיסט! דונערט די שטימע פֿון פֿאָלק; און דאָס פֿאָלק איז די לעצטע אינסטאַנץ!
  - שיסט! קאָמאַנדירט דער גענעראַל ....איך האָב מיך אױפֿגעכאַפּט.

### ON HISTORY

A Jew of my acquaintance sat down near me in a Warsaw park and asked me why I was so sad.

"Graetz is dead," I answered.

"God's will!" said my acquaintance. "One of our townsfolk, I suppose?"

This question, which ninety per cent of the Jews would have asked in his place, is a measure of the abyss into which we have fallen....

When I informed my neighbor that Graetz was an historian who wrote the history of the Jewish people, he commented:

"Oh, history!" His voice had the same ring as if he were told that somebody had eaten a dozen hard-boiled eggs at one time.

Just as I was about to get angry, he continued very naively:

"And what's the use of history?"

"You are a Jew?" I asked.

"I think so," he smiled as if he were thinking: "More so than you!"

"Do you like Jews?"

"What then, I hate them?"

"You know that Alexander the Great met on his victorious march an entire kingdom consisting only of women?"

"Of course I do! The story is to be found in *En Yakov*, I believe, or possibly my teacher told it to me at school."

"You also know *when* the Kingdom of Israel and the Kingdom of Judah became separated and the Jewish people were divided into two?"

"When? Why do I have to know when? The whole story is to be found somewhere in the Bible."

"And what happened to the Kingdom of Israel?"

"The Kingdom of Israel, we assume, is on the other side of the Sambation."

### וועגו געשיכמע

אַ באַקאַנטער ייִד זעצט זיך נעבן מיר אויף אַ באַנק אין קראַשינסקיס גאָרטן און פֿרעגט מיך, וואָס איך בין אַזוי טרויעריק.

גרעץ איז געשטאָרבן! ענטפֿער איך אים. ---

ברוך דיין אמת! מאַכט דער ייִד; אַ היגער? --

די פֿראַגע וואָס נײַנציק פּראָצענט ייִדן וואָלטן געפֿרעגט אויף זײַן אָרט איז די מאָס, ווי טיף עס איז דער תּהום, אין וועלכן מיר זענען אַרײַנגעפֿאַלן! וועמען קען נישט דאָס ייִדישע וואַרשע? ווער וווינט נישט אין דער נאַלעווקעס מוח, ווער ליגט נישט אויף דער וואָלעווער צונג? פֿון וועמען רעדט אַלץ נישט דער אַריסטאָקראַטישער גזשיבאָוו?

וואַרשע זאָל קלינגען, דאַרף מען נישט דווקא פֿאַרשפּילן ווײַב און קינד אין דערדע, אָדער אַרויפֿקריכן אױפֿן אױאַזדאָװער קלאָץ... עס איז גענוג, אַ דראָשקאַרסקע פֿערד צו זײַן און פֿאַלן איבער די שינעס פֿון טראַמװײַ....

דאָך איז ווייניק אַ גרעץ צו זײַן, די געשיכטע פֿון ייִדישן פֿאָלק צו שרײַבן!

און אַז מײַן שכן װערט פֿון מיר געװאָר. װאָס גרעץ האָט געשריבן, מאַכט ער ערשט:

אָן היסטאָריע! און מיט אַזאַ קול. גלײַך ער װאָלט באַװוּנדערט עמעצן — װאָס האָט אױפֿגעגעסן צװעלף האַרטע אייער מיט אַ מאָל.

און אַז איך שפּרינג שיִער פֿון דער הויט אַרויס, פֿרעגט ער גאַנץ נאַיוו: און וואָס האָט מען פֿון דער היסטאָריע?

- איר זענט אַ ייִד? פֿרעג איך. —
- ירר! שמייכלט ער, ווי איינער רעדט: אַ ביסל מער פֿאַר דיר!
  - איר האָט עפּעס ליב ייִדן? ---
  - ווי דען! פֿײַנט האָב איך? —
- איר ווייסט, אַז אַלכּסנדר מוקדון האָט געטראָפֿן אויף זײַן וועג פֿון איר ווייסט, אַז אַלכּסנדר מיט סאָמע ווײַבער?
- אַ שאלה דאָס איז! עס איז דאָך, דאַכט זיך, אין עין־יעקבֿ, און אפֿשר האָט עס מיר דער רבי אין חדר דערציילט.
- איר ווייסט, ווען מלכות בית־דוד און מלכות ישראל האָבן זיך צער טיילט? ווען פֿון איין ייִדיש פֿאַלק איז צוויי געוואָרן:...
  - ... ווען? וואָס טויג מיר צו וויסן ווען? ... די מעשה שטייט אין פּסוק. —

"And what happened to the Jews who were expelled from Spain?"

"They fled in all directions."

"And how about those who were twice expelled from France?"

"Where should they be? Some must have gone elsewhere and the rest must have found their way back somehow. Is that so important?"

"You surely know what the Jews have suffered and are suffering to this day in Persia, Rumania, and — —"

"I don't know about Persia but about Rumania I often hear, in the synagogue, newspaper reports which make my hair stand on end!"

"Do you know anything about the Crusades?"

"Ask me something funnier!"

"It isn't funny at all. Don't you know that because of the Crusades thousands of Jews were killed, entire communities were wiped out?"

"You must mean the massacres of Chmelnitzky in 1648?"

"Do you know anything about the Jews of Morocco?"

"Morocco? Never heard of it!"

"Would you like to know?"

"Well! To know! What is there to know? Another variety of troubles? People behaving differently? Believe me, it's the same world everywhere. I thank God that I don't have to bother about the world's troubles. (*Pause. Sighing*:) But tell me, you read newspapers, is there anything new?"

"No," I turned to my neighbor, "no, you don't like Jews."

"How so? Because I don't give money? I haven't any to give! The rich Jews have, so they give."

"I don't mean money. You see, a normal human being wants to know everything about a good friend or relative. If you meet a relative, for example, whom you haven't seen for several years, you don't get tired asking questions, one after another: how he got along all the time, what he experienced, what his wife and children are doing. If you learn that somebody in the family was sick, you want to know what kind of sickness, how long did it last, did the patient suffer much, what doctor or what faith-healer cured him. If a doctor was called in, did he prescribe a red medicine-bottle, or a green one, or a plain white one? If a faith-healer was consulted, did he merely pray for the sick person or did he envelop him in smoke? Your curiosity, however, extends not only to matters of such great im-

- און ווו איז אַהינגעקומען מלכות ישראל? —
- .... מלכות ישראל, האָבן מיר אַ קימא־לן, איז אויף יענער זײַט סמבטיון מלכות
- און וווּ זענען אַהינגעקומען די ייִדן וועלכע מען האָט אַרױסגעטריבן פֿון שפּאַניע?
  - ... זיי זענען זיך צעלאָפֿן ... —
  - און די וואָס מען האָט אַרױסגעטריבן צוויי מאָל פֿון פֿראַנקרײַך? און די וואָס
- וווּ זאָלן זיי זײַן! אַ ביסל איז אַוודאי ערגעץ אַוועק, און די רעשט וווּ זאָלן זיי זײַן! אַ ביסל איז אַ שאלה דאָס איז!
- איר ווייסט וואָס ייִדן האָבן געליטן, און לײַדן ביז הײַנט אין פּרס, רומעניע .... ?
- אין פּרס ווייס איך נישט; וועגן רומעניע דערציילט מען אַלע מאָל אין שול פֿון "הצפֿירה" אַרױס; האָר און נעגל שטעלן זיך קאָפּויער!
  - - פֿרעגט מיך עפּעס גרינגערס! —
    - איר קענט נישט קיין דייַטש? ---
  - ! דיַטש איז עס?! מילא פֿעלט מיר אַ װאָרט

    - וואָס איז דאָס פֿאַר אַ לשון? —
- שון־קודש! איר ווייסט גאָרנישט, אַז דורך די נושאי־הצלבֿ, אָדער לשון־קודש! איר ווייסט גאָרנישט, אַז דורך די נושאי־הצלבֿ, אָדער קרייצציגע, זענען טויזנטער ייִדן געהרגעט געוואָרן, גאַנצע קהילות חרובֿ ונחרבֿ געוואָרן....
  - איר מיינט אַוודאי שנת ת״ח, כמעלניצקיס צייַטן!
    - ?פֿון ייִדן אין מאַראָקאָ ווייסט איר עפּעס פֿון ייִדן אין מאַראָקאָ
      - !אין מאַראָקאָ ניין, נישט געהערט
        - און געוואַלט וויסן וואַלט איר? —
- עס איז דאָרט? אַנדערע מאָדע צרות? עס באַ! וויסן! און וואָס איז דאָרט? אַנדערע מאָדע צרות? עס גייט אויף אַן אַנדערן אופֿן? גלייבט מיר אומעטום איין וועלט... איך דאַנק גאָט, אַז כ׳פֿאַרגעס דעראָן (פּויזע, און נאָך אַ זיפֿץ:) און זאָגט נאָר, איר לייענט דאָך אַ צײַטונג, וואָס הערט זיך בעסער נײַס?
  - . ניין זאָג איך צו מײַן שכן: איר האָט ייִדן נישט ליב.
- איך גיב קיין געלט נישט! כ׳האָב נישט! די דײַטשן אַ האָבן היין זיי! האָבן האָבן זיי!
- נישט דאָס מיין איך. זעט איר, די טבֿע איז פֿון אַ בשר־ודם, אַז ער וויל וויסן אַלץ וואָס רירט נאָר אַן זײַנס אַ גוטן פֿרײַנד, אַ קרובֿ. אַז איר טרעפֿט למשל אַ קרובֿ וועלכן איר האָט שוין עטלעכע יאָר ניט געזען, ווערט איר נישט מיד אויסצופֿרעגן, ווי עס איז אים איבער דער צײַט געגאַנגען, וואָס איר נישט מיד אויסצופֿרעגן, ווי עס איז אים זײַן ווײַב, זײַנע קינדער מאַכן, איז ער האָט איבערגעלעבט; איר פֿרעגט, וואָס זײַן ווײַב, זײַנע קינדער מאַכן, איז עמעץ פֿון הויזגעזינד קראַנק געוועזן, ווילט איר וויסן אויף וואָס, צי האָט ער גרויסע יסורים געהאַט, ווי לאַנג עס האָט געדויערט, וועלכער דאָקטאָר צי גרויסע יסורים געהאַט, ווי לאַנג עס האָט געדויערט, וועלכער דאָקטאָר צי

300

portance. If you see an acquaintance of yours in a new suit, you want to know how much he paid for the cloth per yard and how much for the tailoring. You lift up the flap to see if he hasn't been fooled in the lining."

"True," smiled my Jewish acquaintance, "there is no denying all this."

"Yes," I interrupted triumphantly, "as far as your brothers all over the world are concerned, however, you don't care to know how they are getting along! Your brothers have been suffering for thousands of years and you are not interested in finding out what's been happening to them all this time. From this I gather that, when you usher in each month with a prayer which includes the words 'All Jews are brothers,' you say these words with about as much faith as the words 'Next year we'll be in Jerusalem.'"

"But I still feel that I love Jews!"

"You are mistaken."

"Can you prove it?"

"Yes, if you'll answer a few questions honestly."

"All right!"

"Do you like all your relatives?

"Not all."

"Why not all?"

"What a silly question! If a relative of mine opens up a store right next to me, if he becomes my competitor—as though there were no other business possibilities elsewhere, if he creeps into my insides and takes my customer—my bit of bread—from right under my nose, why shouldn't I hate him? Or, if I have, among my wife's relatives, a drunkard or a confirmed atheist, do you expect me to like such a person?"

"And besides these few?"

"Besides them? Yes! I like all the relatives I know!"

"How about those you don't know?"

"I can't tell. For example, I have a first cousin in America. I never saw him."

"Then you don't —" I tried to suggest the answer.

"I don't hate him but I can't say that I like him. After all, I can't even picture him to myself. Try to like the hole of a doughnut! I don't know him!"

וועלכער זנאַכער עס האָט געהאָלפֿן; אויב אַ דאָקטאָר — צי איז דאָס פֿלעשעלע געוועזן אַ רויטס אָדער אַ גרינס און אפֿשר גאָר אַ ווײַס... אויב אַ זנאַכער די האָט ער נאָר געזאָגט אָדער נאָך אײַנגעוויקלט אין רויך... און נישט דווקא בײַ אַזוינע וויכטיקע זאַכן... אַז איר דערזעט אויף אײַערס אַ באַ־ דווקא בײַ אַזוינע וויכטיקע זאַכן... אַז איר דערזעט אויף אײַערס אַ באַ־ קאַנטן אַ נײַ מלבוש, ווילט איר וויסן, ווי טײַער ער האָט געצאָלט אַן אַרשין, וויפֿל שנײַדערגעלט; איר הייבט נאָך אויף די פּאָלע, צי מען האָט אים נישט גענאָרט אויפֿן אונטערלאָג....

- אמת, שמייכלט דער ייִד: דאָס קען איך נישט לייקענען. —
- יאָ. פֿאַל איך אַרײַן אין נצחון: און אַז איר האָט ברידער. זאָג איך. אויף דער גאַנצער וועלט, ווילט איר גאָרנישט וויסן וואָס מיט זיי טוט זיך! און אַז אײַערע ברידער לײַדן שוין טויזנטער יאָרן, אינטערעסירט אײַך נישט צו וויסן, וואָס אין דער גאַנצער צײַט איז מיט זיי געשען.
- און פֿון דאַנען, זאָג איך ווײַטער, איז געדרונגען, אַז ״עם כּל ישׂראל אַז האודש־בענטשן זאָגט איר מיט דער אייגענער כּוונה ווי אַחיהם״ פֿון ראש־חודש־בענטשן זאָגט איר מיט דער אייגענער כּוונה ווי "לשנה הבאה בירושלים״.....
  - און אַז איך פֿיל פֿאָרט אַז איך האָב ליב ייִדן!
    - .האָט איר אַ טעות —
    - .... גלאַט געזאָגט ....
- איך וועל אײַך אױסװײַזן, נאָר ענטפֿערט מיר ערלעך אױף עטלעכע שאלות.
  - בר! —
  - איר האָט ליב אײַערע קרובֿים? ---
    - . נישט אַלע —
    - ?פֿאַר װאָס נישט אַלע פֿאַר
- ווייס איך וואָס איר פֿרעגט! און אַז מײַנס אַ קרובֿ מאַכט זיך נעכן מיר אַ מיסחר, פּונקט אַזוינעם ווי איך האָב, גלײַך עס פֿעלט מיסחרים אויף דער וועלט, קריכט מיר אין וועג אַרײַן, רײַסט מיר אַרויס דעם קונה פֿון געוועלב, דעם ביסן פֿון מויל זאָל איך אים קיין שונא נישט זײַן?... אָדער אַז איך האָב פֿון װײַבס צד אַ קרובֿ אַ שיכּור, אָדער אַ מחלל־שבת בפֿרהסיא, זאַל איך זיי ליב האָבן?!
  - און אַחוץ זיי? --
  - אַחוץ זיי -- יאָ! אַלע קרובֿים וועלכע איך קען! --
    - ?און די וואָס איר קענט נישט —
- ווייס איך נישט! איך האָב למשל אַ לײַבלעך שוועסטערקינד אין אַמעריקע, איך האָבן קיין מאָל פֿאַר די אויגן נישט געזעןן....
  - ... האָט איר אים טאַקע ... לייג איך אים אונטער. —
- פֿײַנט נישט, נאָר ליב אױך נישט. אַז איך קען אים מיר גאָרנישט פֿײַנט נישט, נאָר ליב אַ לאָך פֿון אַ בייגל, אַז איך קען אים נישט!

"But Jews in general you do know?"

My neighbor looked like a mouse in a trap; he wriggled hither and thither but I did not let him escape:

"I take you at your word. You don't like Jews in general because you can't picture them to yourself. They are for you like the hole of a doughnut."

Pause.

"What's your business?" I resumed.

"Foodstuff!" he answered gloomily.

"You've lived on this globe about fifty years?"

"Forty-five!"

"All right, forty-five! In your lifetime you've come to know close to two hundred Jews. Of these you reject about half: those who are lacking in piety, those who have a different brand of orthodoxy, and those, of course, who don't pray at all—atheists! To the flames with them! Of the remainder there is a considerable number you have no use for: one happens to be your opponent in a lawsuit, another is a competitor who takes your heart out, a third once spread gossip about you, a fourth is the fellow to whom you owe money, a fifth has a wife who quarreled with yours. The few that are left over, well, perhaps you do like them."

He was still thinking, deliberating what to answer, and I struck the iron while it was hot:

"Liking presupposes knowing! To like Jews in general means: to be attached not to twenty or thirty Jews but to the entire chain of generations and to the entire present generation which is scattered and dispersed throughout the world. A people is like a cone."

"How so?"

"Well, picture an ice-cream cone, upside-down. On the top point is our patriarchal father Abraham. The further down you go, the broader and wider the cone. Don't think of it as a perfect cone; mice have nibbled at it here and there, the cream has oozed through at one point or another, the wider the circumference the more cracks and holes and disfigurations. By the time you get down to the base of the cone, to our generation, seas, deserts, and lands divide us. To like Jews means to like the entire cone from top to bottom. To like Jews means to know them in their entirety, to understand them, to contain them in your heart, your brain, your blood."

- און יידן בכלל קענט איר? ---
- מײַן ייִד האָט זיך דערפֿילט װי אַ מױז אין פֿאַל, ער װאַרפֿט זיך: אָט מײַן ייִד האָט זיך דערפֿילט װי אַ מױז, אָט אָהער.
- פֿאַרפֿאַלן, זאָג איך, איר האָט נישט ליב דעם כּלל ייִדן, ווײַל פֿון פֿלל ייִדן האָט איר גאָר קיין באָגריף נישט! אַ לאָך פֿון אַ בייגל (פּויזע)!
  - מיט וואָס, פֿרעג איך, האַנדלט אַ ייִד? ---
  - מיט שפּייַז, ענטפֿערט ער פֿינצטערלעך. —
  - - . פֿינף און פֿערציק! פֿאַרבעסערט ער.
- דער לעבן האָט איר דערקענט אַ ביסל בעענטער אַ צוויי הונדערט ייִדן... פֿון זיי וואַרפֿט איר האַלב אין וואַסער זענטער אַ צוויי הונדערט ייִדן... פֿון זיי וואַרפֿט איר האַלב אין וואַסער אַרײַן די וואָס זענען נישט פֿרום, די וואָס זאָגן הודו פֿאַר ברוך־שאָמר אָדער פֿאַרקערט... ווער שמועסט די וואָס דאַוונען גאָרנישט... אַפּיקורסים! אין פֿײַער אַרײַן... פֿון דער רעשט נעמט איר נאָך אַ שפּאָר ביסל און וואַרפֿט אויף דער אַרײַן... פֿון דער רעשט נעמט איר נאָך אַ שפּאָר ביסל און וואַרפֿט אויף דער וואַנט: מיט איינעם האָט איר אַ פּראָצעס, דער צווייטער אַ קאָנקורענט קריכט אין דער לעבער, דער דריטער האָט אויף אײַך אַ ווערטל געזאָגט, דעם פֿערטן זענט איר געלט שולדיק, דעם פֿינפֿטנס ווײַב האָט זיך מיט אײַער פּלוניתטע גע־קריגט... די רעשט, וויפֿל עס בלײַבט דאָרט, האָט איר פֿילײַכט ליב....

יער פֿאַרטראַכט זיך, קלערט נאָך און איך שמיד דאָס אײַזן אין דער היץ:

- ליב האָבן הייסט קענען! ליב האָבן דעם כּלל־ישׂראל הייסט: זײַן באַנצער אַנצער לענג צוגעבונדן, נישט צו אַ צוואַנציק־דרײַסיק ייִדן, נאָר צו דער גאַנצער לענג פֿון אַלע דורות, און צום גאַנצן הײַנטיקן דור וואָס איז צעשפּרייט און צעזייט... אַ פֿאַלק איז ווי אַ קאַנוס....
  - ?וואָס איז דאָס וויַנטער ---
- ריטער און זײַן װי אַ היטל צוקער: אויבן אַבֿרהם אָבֿינו! װאָס אַראָפּ גייט אַלץ ברייטער און ברייטער... אונדזער היטל צוקער... איז אייגנטלעך נישט קיין ריכטיקער קאָנוס: אין מיטן האָבן די מײַז אויסגעביסן, װאָסער אויסגע־נעצט... װאָס נידעריקער שפּאַלט זיך און צעפֿליישט זיך אַלץ מער די פֿיגור... צווישן אונדזערע פֿאַרשידענע טיילן שווימען דורך װאַסערן, ציִען זיך סטעפּן, פֿאַרשפּרייטן זיך לענדער... ליב האָבן ייִדן הייסט: ליב האָבן די גאַנצע פֿאַרשפּרייטן זיך לענדער... ליב האָבן ייִדן הייסט: ליב האָבן אין האַרץ, אין פֿאַרעס! ליב האָבן הייסט: אַלץ קענען, אַלץ וויסן, אַלץ האָבן אין האַרץ, אין געהירן, אין בלוט!

\*

My neighbor thought a while and then commented: "No doubt, history is interesting!"

"It is more than interesting," I told him, "it is a necessity. It is part of the foundation on which rests all Jewry, the entire cone.

"You see, we are an ancient people and yet, in this respect, all other peoples are much wiser than we are. Not only the European peoples, who write, read, and study history; not only the Romans and the Greeks, the cultured peoples of antiquity, who guarded their history most carefully; not only the more ancient Egyptians, Medes, and Persians, who scratched their history upon stones, walls, pyramids, but even the most primitive peoples, the savage tribes, appreciated the importance of history.

"There are wild tribes in Africa and America who still go about naked like Adam and Eve in the Garden of Eden; they still wear as ornaments of beauty brass rings through their noses, seashells in their upper or lower lips, leather bracelets on their feet, horns or feathers on their heads; they grease and tattoo their naked bodies with colored figures; and yet these wild savages already know that history is a necessity. Since their men are always busy with war-making, fishing, and hunting, their women must keep in mind everything the tribe experienced and must relate it on every suitable occasion."

"Perhaps such is the custom among the idol-worshippers?"

"And how about our Torah, doesn't it start with history?"

"So says the Biblical commentary of Rashi!"

"But still, what's the good of history?"

"You have children, haven't you?" I answered his question with another.

"Yes, in accordance with God's command."

"Who is wiser, pray, you or your child who is just about to go out into the world?"

He became serious.

"The eggs always claim to be wiser than the chickens."

"But what do the chickens say? Will you trust your business or your capital to a boy of six or seven?"

"Of course not! Do you think I'm crazy?"

"Why won't you?"

- מען קען נישט זאָגן מאַכט מײַן שכן אַ פּאָר מינוט שפּעטער: אינטערעסאַנט איז עס!
- עס איז, זאָג איך אים, מער ווי אינטערעסאַנט, עס איז אַ נייטיקע עס איז אינס פֿון די יסודות וואָס דאָס גאַנצע ייִדנטום, דאָס גאַנצע אַנצע ייִדנטום, דאָס גאַנצע  $\pi$ ייטל צוקער $\pi$ , שטייט דערויף....

זעט איר, מיר זענען דאָך אַן אַלט פֿאַלק, און דאָך זענען, אין דעם פֿאַר, אַנדערע פֿעלקער פֿיל קליגער פֿאַר אונדז. און נישט נאָר די אייראָפּעיִשע פֿעלקער ווּאָס שרײַבן, לעזן און לערנען היסטאָריע; נישט נאָר די רוימער, די גריכן, די אַלטע געבילדעטע פֿעלקער וואָס האָבן געהיטן זייער געשיכטע ווי אַן אויג אין קאָפּ; נישט נאָר אַפֿילו מצרים, פּרס־ומדי, וועלכע האָבן זייער היס־טאָריע געקריצט אויף שטיינער, אויף ווענט, אויף פּיראַמידן, נאָר אַפֿילו די אמת ווילדע, גאַנץ ווילדע פֿעלקער, האָבן אויך פֿאַרשטאַנען וואָס היסטאָריע איז.

די ווילדע שטאַמען אין אַפֿריקע און אַמעריקע גייען נאָך אַרום נאַקעט. 
ווי אָדם וחוה אין גן־עדן; טראָגן פֿאַר שיינקייט וועגן מעשענע רעדלעך אין 
דער נאָז. פֿראָששיסעלעך אין די אייבערשטע אָדער אונטערשטע ליפּן, לעדערנע 
בראַסלעטן אויף די פֿיס, הערנער אָדער געפֿליגל־פֿעדערן אויף די קעפּ! זייער 
נאַקעט לײַב איז אויסטאַטוירט מיט אַלערליי פֿאַרביקע פֿיגורן, באַשמירטע מיט 
פֿעטס. און אַפֿילו די ווילדע מענטשן ווייסן שוין, אַז היסטאָריע איז נייטיק! 
און ווײַל די מענער זענען אייביק פֿאַרנומען מיט קריג, פֿיש־כאַפּן און יאָגד, 
מוזן די ווײַבער געדענקען אַלץ וואָס דער שטאַם האָט איבערגעלעבט און דער־ 
ציילן עס בײַ יעדער געלעגנהייט.

- אפשר איז עס טאַקע מינהג עכּו״ם? ---
- - ...!יף דעם שטעלט זיך טאַקע רש״י! ---

4

- ?און צו וואָס דאָרף מען זי פֿאַרט, די געשיכטע און צו וואָס
- איר האָט עפעס קינדערלעך? ענטפֿער איך מיט א פֿראגע.
  - ווי גאַט האָט געבאַטן! ---
- ווער איז, איך בעט אײַך, קליגער, איר אָדער אײַער קינד װאָס גייט ערשט אױף דער װעלט אַרױס?

ער ווערט ערנצט.

- .... די אייער זאָגן שטענדיק, אַז זיי זענען קליגער פֿאַר די הינער....
- אָבער די הינער װאָס זאָגן? צי װעט איר געטרױען אַ יינגל פֿון זעקס־ זיבן יאָר אײַער פֿאַרמעגן, אײַערע געשעפֿטן?...
  - אַוראי נישט! משוגע בין איך?
    - ?פֿאַר װאָס נישט —

"I'd soon have to go begging."

"Why, can't a six-year-old conduct business?"

"Of course not! He has no experience."

"For the same reason, obviously, a newlywed couple aren't given their dowry immediately and in full, because business requires experience and the young man hasn't any."

"True."

"He is therefore given an older adviser or an experienced partner."

"Probably. Do you think ordinary Jews have no brains at all?"

"God forbid! I don't think so. I'm just asking. Please tell me: do children grow up and in time amount to something?"

"Of course! If they see the world, if they get experience, if they can distinguish between good and bad, then they have acquired maturity."

"You see, a philosopher said that yesterday is today's teacher."

"Do you have to be a philosopher to know that? Why, every school-boy will tell you that the world,"—he heaved a sigh—"experience, is an expensive teacher."

"But experience means remembering, doesn't it?"

"Surely."

"If, God forbid, a person falls sick, as in typhoid fever, and forgets everything?"

"Then it's bad! He'll have to start all over again from scratch. This actually happened to Reb Sheshas."

"Supposing that a person, God forbid, has no memory whatsoever, supposing he is born without the power of memory?"

"Does that happen?"

"Let us suppose it does!"

"Then it's really bitter. Such a person cannot learn anything at all; he can't grow wiser even if he becomes as old as Methuselah. Without memory experience is impossible.

"A boy of six with a memory can be wiser than such a person?"
"Of course!"

"Right. You must understand one thing more. Not only an individual but a people too must possess a memory. A people's memory is called history. What is true of an individual without memory is also true of a people without history: they cannot become wiser or better. Where can a people derive in bad times experience, advice, and self-confidence, if each generation with its joys and sorrows, virtues and

וועגן געשיכטע

- .וּשָׁלט מיר באַלד געדאַרפֿט אַ טאָרבע קױפֿן. —
- וואָס איז, אַ זעקסיעריק ייִנגל קען קיין געשעפֿט נישט פֿירן?
  - מן־הסתם נישט! וואָס, פּראַקטיקע האָט ער? —
- און דעריבער אַ פּנים גיט מען דעם פּאָרפֿאָלק נישט אַזוי געשווינד און דעריבער אַ מאָל אַרױס דעם נדן, װײַל צום האַנדלען דאַרף מען האָבן און נישט אױף אַ מאָל אַרױס דעם נדן, װײַל צום האַנדלען דאַרף מען האָבן פּראַקטיקע און דער יונגער־מאַן איז ערשט פֿון הינטערן אױװן אַפֿער!
  - אוודאי אזוי! ---
  - מען זוכט פֿאַר אַזױנעם אַ יועץ, אַן עלטערן שותּף.
- מן־הסתם! איר מיינט. אַז ביַנ פּראָסטע ייִדן איז שוין גאָר קיין שכל בישטאַ?
- אַבער איַך בעט איַך, אָבער חס־ושלום! איך מיין גאָרנישט. נאָר זאָגט מיר, איך בעט איַך, אָבער מיט דער צייַט, ווערט אויס קינדער לייַט?
- עוואי! אַז מען זעט אַ װעלט, מען קריגט פּראַקטיקע, מען װערט געװאָר. אַװדאי! אַז מען זעט איז, לערנט מען זיך אױס. װאָס גוט און װאָס שלעכט איז, לערנט מען זיך אױס.
- דעם איר, אַ פֿילאָסאָף האָט געזאָגט, אַז דער נעכטיקער טאָג איז דעם זעט איר. אַ פֿילאָסאָף האָט געזאָגט, אַז דער דער נעכטיקער טאָג איז דעם הײַנטיקנס לערער.
- אויף דעם דאַרף מען אַ פֿילאָסאָף? אַ חדר־יינגל ווייס דאָס. פּראַקטיקע! די וועלט (זיפֿצט ער אָפּ) איז אַ טײַערער לערער!
  - צו פּראַקטיקע, דאַכט זיך, מוז מען האַבן זכּרון? ---
    - אוודאי.
- און ווען איינער, חס־ושלום, ווערט קראַנק, למשל, אויף אַ טיפֿוס, און פֿאַרגעסט אַלץ?
- איגענע דאָס אייגענע ... איז טאַקע שלעכט! מוז מען אָנהייבן פֿון אַלף־בית שלעכט! אייגענע האָט דאָך ר׳ ששתן געטראָפֿן.
- און ווי איז, אַז איינער, רחמנא־לצלן, האָט גאָר קיין זפּרון נישט, ער איז געבוירן געוואָרן גאָר אָן זפּרון?
  - עס טרעפֿט זיך דען? ---
    - למשל! ---
- איז אַוודאי ביטער ווי גאַל; אַזוינער קען זיך גאָרגישט אויסלערנען, איז אַודאי ביטער ווערן... אַפֿילו בײַ מתושלחס יאָרן... אָן זכּרון איז אָן פּראַקטיקע. איז אָן פּראַקטיקע.
  - און אַ ייִנגל פֿון זעקס יאָר מיט אַ זכּרון קען זײַן קליגער פֿאַר איםי און אַ ייִנגל
    - אַוודאי! ---
- דעט איר! איין זאַך אָבער מוזט איר דאָך פֿאַרשטיין, אַז נישט נאָר איר אייך אַ פֿאָלק דאַרף האָבן אַ זפּרון! און אַ פֿאָלקס זפּרון איז אַ מענטש. נאָר אויך אַ פֿאָלק דאַרף האָבן אַ זפּרון! און אַ פֿאָלק נישט די היסטאָריע! אָן היסטאָריע ווי אַ מענטש אַן זפּרון קען קיין פֿאַלק נישט די היסטאָריע! אָן הוערן, פֿון וואַנען זאָל דאָס פֿאָלק נעמען פּראַקטיקע אין קליגער, נישט בעסער ווערן, פֿון וואַנען זאָל דאָס פֿאָלק נעמען פּראַקטיקע אין דער שלעכטער צײַט, עצות און בטחון, אַז יעדער דור מיט זײַנע צרות און

failings is cut off and cast away, or, as the proverb goes, out of sight out of mind?"

"You're right," said my neighbor, "in bad times we lose our heads, we are like a herd of sheep; whoever wants to, whoever puts on a front, becomes our leader, our spokesman!"

"Listen to me, buy Graetz's History of the Jews!"

"But where will I get the money?"

That question I had to leave unanswered.

נחת. חסרונות און מעלות, ווערן ״אָפּגעשניטן און אַוועקגעלייגט״, אַז וואָס אַרײַן אין גרוב איז אַרױס פֿון קאָפּ!

עפעס אין אַ שלעכטער צײַט פֿאַרלירן מיר די קעפּ, עפּעס — ווירקלעך, זאָגט ער, אין אַ שלעכטער צײַט פֿאַרלירן מיר די קעפּ, עפּעס װערט פֿון אונדז װי אַ סטאַדע שאָף; װער עס װיל און נעמט זיך הערנער, װערט דער טריק; דער שליח ציבור!

- ... פֿאָלֿגט מיך, קויפֿט אײַך גרעץ...
  - און געלט? ---

בין איך געבליבן אָן תשובֿה....

## POETS, BOOKS, AND READERS

I

We want to speak about poets, about the tragedy of man, and about the last act of this tragedy: death or salvation....

Other peoples have the sun behind them; they proceed from evening into the night. The ancient Greeks and Romans tell of a golden age in the past, which was followed by one of copper and one of iron. Modern peoples also look back to a savior who redeemed them. Our Messiah alone belongs to the future. He still has to make his appearance, and not solely for the benefit of his own people. The whole world must be judged and redeemed. The entire world must be liberated from the tragedy that now inheres in human existence.

П

The tragedy of human existence is to be found in Koheleth.

The hero of Koheleth is Solomon, a king in Jerusalem. In his youth, he sang the Song of Songs, the song of women and love. Golden youth faded away, however, and in the shadow of life's cool evening, Solomon, King of Jerusalem, became wise and incorporated in Proverbs his advice on how to live wisely, how to live calmly. Night gathered about him; old age arrived; and, standing on the threshold between life and death, between being and non-being, or between the transitory and the eternal, he cast a glance back upon the road traversed and asked, why? Traveling over the long path of years, he constantly gave birth to new desires, buried these desires, and went on; he constantly envisaged new goals for himself, achieved these goals, and went on.

After experiencing everything, he still lives on without knowing why. He can no longer love; he has lost all desire for wines and ointments. His palate no longer craves aught, his eye has nothing new to see, his ear nothing new to hear; and still he lives on. Life is drawing to a close, and all that he has gathered and accumulated he will leave behind him.

# דער דיכמער, דאָם בוך און דער לעזער

1

מיר ווילן רעדן פֿון דיכטער, פֿון דער מענטשלעכער טראַגעדיע און פֿון לעצטן אַקט אין דער טראַגעדיע: פֿון טויט אָדער אויסלייזונג....

אַנדערע פֿעלקער האָבן די זון אונטער זיך, זיי גייען פֿון אָוונט אין נאַכט אַרערע פֿעלקער האָבן די זון אונטער זיך, זיי גייען פֿון אָונט אין נאַכע אַרײַן. די אַלטע רוימער און גריכן ווייסן פֿון אַ געוועזענער גאָלדענער צײַט פֿון די צײַט פֿון קופּער און אײַזן; די מאָדערנע זענען שוין אויסגעלייזט געוואָרן; נאָר אונדזער משיח איז נאָך נישט געקומען, נאָר ער דאַרף ערשט קומען און נישט נאָר פֿאַר זײַן פֿאָלק אַליין... געמישפט און אויסגעלייזט מוז ווערן די וועלט; פֿון דער מענטשלעכער טראַגעדיע מוז באַפֿרײַט ווערן די וועלט.

2

די טראַגעדיע פֿון מענטשלעכן לעבן האַט אויפֿגענומען אין זיך קהלת. דער העלד — שלמה, אַ קעניג אין ירושלים: זײַן יוגנט — שיר השירים: דאָס ליד פֿון פֿרויען און ליבע. גאָלדענע יוגנט לעשט זיך, און אין שאָטן פֿון קילן אָוונט ווערט שלמה, דער קעניג פֿון ירושלים, קלוג און גיט עצות, ווי אַזוי קלוג צו לעבן, רויק צו לעבן. שפּעט פֿאַלט צו די נאַכט, די עלטער קומט אָן, און שטייענדיק אויף דער שוועל צווישן לעבן און נישט לעבן, צווישן זייַן און נישט זײַן, אָדער צווישן פֿאַרגענגלעכקייט און אייביקייט, וואַרפֿט ער אַ בליק צוריק אויפֿן איבערגעגאַנגענעם וועג און פֿרעגט: נאָך וואָס? גייענדיק איפֿן לאַנגן וועג, האָט ער וואָס אַ מאָל נײַע פֿאַרלאַנגונגען געבױרן, אױפֿן וועג באַגראָבן — און ווײַטער געגאַנגען. פֿאַר זיך וואָס אַ מאָל נײַע צילן געזען, דערגרייכט – און ווײַטער געגאַנגען. און אַזוי האָט ער אַלץ איבערגעלעבט און לעבט נאָך אַלץ, און ווייסט נישט נאָך וואָס. ער קאָן שוין מער נישט ליבן, עס שמעקט אים שוין נישט קיין וויין און קיין בוימל. עס לעכצט שוין נישט דער גומען, זײַן אויג האָט שוין נישט וואָס צו זען, זײַן אויער האָט שוין נישט וואָס צו הערן, און ער לעבט! און דאָס לעבן עקט זיך, און דאַס אלץ וואס ער ראַז און אָוועקגיין. און גע־ — האַט אַנגעקליבן און אָנגעזאַמלט וועט ער איבערלאָזן Moreover, he has lived not because he wanted to and is departing not because he wants to die. The will which brought him here and leads him away is beyond his control. In his heart was implanted desire for the world, the urge to build, beautify, increase. But it was not for his own benefit nor advantage, since he goes away and leaves all behind for others. He is forgotten and those others, who will come after him, will again desire, again work, build, beautify, increase, and again go away. Their successors, in turn, will make use of everything and then they too will depart and be forgotten.

The earth abides forever. The sun rises and the sun goes down, and hastens to the place where it arises. All the rivers run into the sea; unto the place where the rivers go, thither they go again.

All that was will be. All that departed will return. Man alone departs and never returns. He alone pursues a mirage, beautiful when hoped for, valueless when attained. Life without a goal or purpose is horrible. There must be some goal, purpose, or logic to whatever is eternal but this is known only to the Ruler of the Universe and not to mere man. Man is exploited. Man is deceived. On the threshold between being and non-being, during the transition, after having experienced everything and before entering on death, Koheleth-Solomon is overcome by an overwhelming fear of the Eternal, fear of the Ruler, fear of the Exploiter, fear of the Deceiver, fear of the Master whom, despite his own will, he has had to serve and obey, in the mistaken belief that he was following his own free choice. Man is a slave living in fear of the Eternal!—this is the final terrible conclusion of one who lived for himself, who avoided committing himself to any cause, who had no goal outside of himself, and therefore ended with nothing.

This is the man who loved women but reared no family, because he failed to see in reproduction an aspect of immortality. He did not believe in reincarnation. He was certain that he was not his father and that he would not be reborn in his son. Sulamith was his amusement, his worldly pleasure, and not his wife, not the mother of his children.

Koheleth is Solomon, the King of Jerusalem, the rich king, the wise king. He is unlike Alexander the Great, who wanted to conquer the whole world and could, of course, never attain his goal, who left behind him not merely crown, sceptre, and subjugated lands but also a testament laying down further steps to be undertaken. An Alexander

לעבט האָט ער, נישט וועל ער האָט געוואַלט לעבן; און אַוועקגיין וועט ער, נישט וועל ער וויל שטאַרבן! אויסער אים איז דער ווילן וואָס האָט אים נישט וועל ער וויל שטאַרבן! אויסער אים איז דער ווילן וואָס האָט אים אַרעַנגעגעגעגעגעגעגעגעגען בֿירט און פֿירט אים ערגעץ אַוועק. עמעץ האָט אים אַרעַנגעגען אין האַרץ אַרעַן די וועלט און געהייסן אים זי פֿאַרלאַנגען. געהייסן זאַמלען, בויען, פֿאַרעעטערן, און נישט פֿאַר אים, נישט צוליב אים; וועלן ער גייט אַוועק, און דאָס בלעבט פֿאַר אַנדערע, און ער וועט פֿאַרגעסן ווערן, און די אַנדערע וואָס וועלן קומען נאָך אים וועלן וועטער גלוסטן, וועטער פֿאַרלאַנגען, וועטער אַרבעטן, בויען, פֿאַרשענערן און פֿאַרגרעסערן — און וועטער פֿאַרלאַנגען, ווויַטער אַרבעטן, בויען, פֿאַרשענערן און פֿאַרגרעסערן — און וועטער אַוועלן און קומען נאָך זיי וועלן דאָס אַלץ באַנוצן, און זיי וועלן אויך גיין און פֿאַרגעסן ווערן.

אַלץ אַרום איז אייביק: די זון גייט אויף, די זון גייט אונטער און שיינט צו מאָרגנס ווײַטער אויף; וואַסערן און טײַכן פֿליסן צום ים און קומען צוריק. .אַלץ װאָס איז געװען װעט נאָך אַ מאָל זײַן, צוריק קומט דאָס אַװעקגײענדיקע אוינער גייט אַוועק און פֿאַרגענגלעך, ער איינער גייט אַוועק און אייביק אייביק איז ערד. נאָר ער איינער איז ־קומט שוין מער נישט צוריק. און אַלץ האָט אים גענאַרט. שיין איז דאָס גע־ , אָן אָן אָן אָן דאָס לעבן האָפֿטע, ווערטלאָז דאָס באַקומענע. שרעקלעך בלײַבט דאָס לעבן אָן אַ אָן אַ צוועק. ציל, צוועק און לאָגיק מוז זײַן אין דעם אייביקן; אָבער דאָס ווייסט נאָר דער וואָס רעגירט, דער מענטש ווייסט נישט, דער מענטש ווערט נאָר אוישן דער שוועל צווישן אויף אויף דער מענטש ווערט נאָר גענאַרט! אויף דער מענטש זײַן און נישט זײַן, בײַם איבערגאַנג נאָכן אַלץ איבערלעבן און פֿאַרן טויט, :באַפֿאַלט אים די אומגעהײַערע שרעק פֿאַרן אייביקן, פֿאַר דעם װאָס רעגירט דעם דעם גענאַרט; פֿאַר דעם װאָס האָט אים גענאַרט; פֿאַר דעם װאָס האָט אויסגענוצט; פֿאַר וועלכן ער האָט, נישט ווילנדיק, געמוזט דינען און שטענדיק געטון לויט זייַן פֿאַרלאַנג מיינענדיק, אַז דאָס איז זײַן אייגענער. פֿאַרפֿאַלן! געהאָרכן מוז דער מענטש. אַ קנעכט איז דער מענטש. אין שרעק פֿאַרן אייביקן לעבט דער מענטש! און דאָס האָט געלעבט שרעקלעכע װאָרט פֿון דעם װאָס האָט געלעבט פֿאַר און דאָס איז דאָס זיך, וואָס האָט זייך מיטן אייגענעם לעבן נישט פֿאַרבונדן, וואָס האָט זײַן ציל אויסער זיך נישט געהאָט און האָט דעריבער זײַן לעבנסציל איבערגעלעבט.

דאָס איז דער וואָס האָט ווײַבער געליבט און זיך קיין פֿאַמיליע נישט געבויט. און זעט אין דער פֿאָרטפֿלאַנצונג קיין אייביקייט נישט. ער גלייבט נישט אין גילגול: ער איז נישט זײַן פֿאָטער; און זײַן זון וועט נישט זײַן ער. און שולמית איז געווען זײַן גענוס, זײַן עולם הזה, און נישט זײַן ווײַב און נישט די מוטער פֿון זײַנע קינדער.

דאָס איז שלמה. דער קעניג פֿון ירושלים, דער רײַכער קעניג, דער קלוגער קעניג: נישט אַלכּסנדר מוקדון װאָס װיל אײַננעמען די װעלט און װעט זײַן ציל קיין מאָל נישט דערגרייכן, װאָס װעט איבערלאָזן נישט נאָר קרוין און סצעפּטער און אונטערגעװאָרפֿענע לענדער, נאָר אױך אַ צוואה, װאָס װײַטער צו טון; אַלכּסנדר מוקדון קאָן זײַן אַרבעט נישט ענדיקן... און דאָס איז אױך צו טון; אַלכּסנדר מוקדון קאָן זײַן אַרבעט נישט ענדיקן... און דאָס איז אױך

of Macedon can never complete his work. Koheleth is even unlike the earlier Solomon who prayed to God not for wealth or personal happiness but for the wisdom and the integrity to dispense justice to his people. Such goals are not attained and certainly not outlived. Human beings with such far-reaching objectives do not feel that they have accomplished everything and do not ask why? Human beings who are embedded in eternity and who are integrated into an objective that reaches out unto the end of time, do not ask why? Koheleth-Solomon is the tragedy of the person who stands alone and has no thought outside of his own desires. He must outlive himself and must end as a brood of winged desires which have bitten into worms and perish together with the worms. Koheleth is the tragedy of the self-centered person. Such a life spells enslavement to fleeting desires and evanescent goals.

#### III

If I am a slave, born without my will, compelled to live, and doomed to depart upon command, leaving everything behind, why then should I also be condemned to suffering during my brief stay on earth?

"Because you sin!" answers the moralist.

The last words of Koheleth are: "Fear God and keep his commandments!" — there is a lord above you whom you must serve and who punishes if he is not obeyed.

Job obeyed. Why then did he not escape punishment?

Job obeyed. He had a wife and children, sheep and kine. He led a quiet honest life. Suddenly this life was destroyed.

The Book of Job depicts for us a happy prosperous person, who had seven sons and three daughters, seventy thousand sheep, thirty thousand camels, five hundred pair of oxen, five hundred asses, etc. It depicts a man greater than all the great of his land, and withal a modest, pious, god-fearing man who eschewed evil, and yet . . . this man loses everything and, in addition, is stricken from head to foot with boils and sores. The great, famous, pious Job becomes the smallest, poorest, most unfortunate of human beings.

Why does Job suffer?

Koheleth is the tragedy of life. Job is the tragedy of suffering in life.

Why do we suffer?

נישט דער שלמה וואָס האָט געבעטן גאָט נישט רײַכטום און נישט פּערזענלעך גליק, נאָר קלוגשאַפֿט און ערלעכקייט צו מישפטן דאָס פֿאָלק; אַזוינע צילן ווערן נישט איבערגעלעבט. מענטשן פֿון ווײַטע צילן לעבן זיך נישט איבער און פֿרעגן נישט איבערגעלעבט. מענטשן זענען צילן לעבן זיך נישט איבער און פֿרעגן נישט: נאָך וואָס. די מענטשן זענען פֿאַרבונדן מיט דער אייביקייט, פֿאַרוועבט מיט דער אייביקער אַרבעט, און פֿרעגן קיין מאָל נישט: נאָך וואָס. שלמה אין קהלת איז אַ טראַגעדיע פֿון אַ לעבן פֿאַר זיך, פֿון איינצלנעם מענטש! דער מוז זיך איבערלעבן און בלײַבן שטיין אַלס נעסט פֿון פֿאַרלאַנגונגען־פֿיגל וואָס האָבן זיך אין ווערעם פֿאַרביטן און גייען אויס מיט אים צוזאַמען. דאָס איז די טראַגעדיע פֿונעם לעבן פֿאַר זיך. דאָס לעבן איז קנעכטשאפֿט....

3

און בין איך אַ קנעכט, ווער איך אָן מײַן ווילן געבוירן, בין איך גענייט צו לעבן. און מוז איך אַוועקגיין, ווען מען הייסט, און אַלץ איבערלאָזן — פֿאַר וואָס זאַל איך נאָך לײַדן?

. ווײַל דו זינדיקסט! ענטפֿערט דער מאָראַליסט. —

קהלתעס לעצט וואָרט: סוף דבֿר, את האלהים ירא ואת מצוותיו שמור.... עס איז דאָ איבער דיר אַ האַר וועלכן דו דינסט און וועלכער שטראָפֿט, אויב מען פֿאַלגט אים נישט.

אָבער איובֿ האָט געפֿאָלגט.

איובֿ האָט געפֿאַלגט, און דאָך איז ער די שטראָף נישט אַנטרונען. ווײַב און קינדער, שַאָּף און רינדער געהאַט; אַ שטיל, ערלעך לעבן געפֿירט, און קינדער, שַאָּף און רינדער געוואָרן. זיבן זין און דרײַ טעכטער, זיבעציק פּלוצלינג איז דאָס לעבן צעשטערט געוואָרן. זיבן זין און דרײַ טעכטער, זיבעציק טויזנט שאָף, דרײַסיק טויזנט קעמלען, פֿינף הונדערט פּאָר אָקסן, פֿינף הונדערט איזלען און אַ ווירטשאַפֿט אַ גרויס — אַזוי שטעלט פֿאָר דאָס גליק דאָס בוך איובֿ....

און דער מענטש איז געווען גרעסער פֿון אַלע גרויסע. און געווען איז ער אַ שטילער מאַן, אַ פֿרומער מאַן, אַ גאָטספֿאָרכטיקער, וואָס האָט שלעכטס געמיטן, און איין מאָל... איובֿ האָט אַלץ פֿאַרלוירן; אָרעם געוואָרן און דערצו נאָך קראַנק; פּלוצלינג איז ער פֿון קאָפּ ביז פֿיס געפּלאָגט געוואָרן מיט אַ מיאוסן אויסזאַץ, און דער גרויסער באַרימטער פֿרומער איובֿ איז געוואָרן דער קלענסטער, דער אומגליקלעכסטער....

פֿאַר װאָס לײַדט איובֿ?

קהלת איז די טראַגעדיע פֿון לעבן; איובֿ — פֿון ליידן אין לעבן. פֿאַר װאָס לײַדט מען? Man is a reasoning creature. He sees that his own acts are purposeful. He tries to be honest and moral. He cannot attribute his own insufficiencies to the deity who created him and the entire world. God must be just. If God created pain and suffering, then these must be just and well-deserved. Pain and suffering are possible only as punishment for sin. The Hebrew mind cannot view them in any other light. The Greeks see in the phenomena of life the effects of gods disporting themselves or quarreling. The Persians have Ormuzd and Ahriman, the former a god of light, life, and happiness, and the latter a god of darkness, death, and suffering. The world is an arena for the struggle between two deities and therefore a conglomeration of light and shade, life and death, joy and pain, love and hate.

All great gods have evolved from little gods, and the little gods from still smaller family-idols, and the family-idols from amulets. If families grow into a tribe, the family-idol of the most prominent house, the house which rules over the tribe, becomes the tribal-god, while all the other idols remain mere family-idols. If tribes unite to form a people and if peoples merge on a common territory, then the gods of equally strong tribes or peoples are of equal rank. Yet, even if one divinity happens to get the upper hand, the others still retain godly rank.

The Hebrews did not merge or mingle. Eliezer undertook a distant journey to bring to Isaac a wife of kindred flesh and blood. In Egypt the Hebrews lived in Goshen segregated from others. In Palestine all foreign peoples were to be destroyed and the Hebrews were to have no contacts with these outsiders. While the Second Temple was being built, all the foreign women brought from exile and all the children born of them were banished. Minute infiltrations of foreign blood, as in the case of Delila or a beautiful captive now and then, were unimportant. Single drops of foreign blood were assimilated. On the whole the Hebraic tribe retained its purity. The children of Abraham, Isaac, and Jacob were a people that lived apart, a people of unmixed breed, adhering to a single God, who evolved from a deity of a family, a tribe, a nation, into a universal God.

A conflict between divinities thus became an impossibility. A single God is the source of good and evil, light and darkness, joy and pain, love and hate, life and death. Since the one and only God blesses and curses, he must bless the good and curse the wicked. Since the same God rewards and punishes, he must reward the pious and punish the sinners. Since the same God bestows life and death,

דער מענטש פֿילט זיך באַווּסטזיניק, זעט אין זײַנע טאַטן אַ צוועקמער סיקייט, ער שטרעבט צו ערלעכקייט, צו מאָראַליטעט און קען נישט די אייגענע אייגנשאַפֿטן נישט צושרײַבן דעם גאָט וואָס האָט אים אין דער וועלט באַשאַפֿן. גאָט מוז זײַן גערעכט. און האָט ער באַשאַפֿן פּײַן און ליידן, מוזן זיי זײַן גערעכט און פֿאַר מעגלעך אַלס שטראָף פֿאַר זינד. און פֿאַרדינט. ליידן און פּײַן זענען נאָר מעגלעך אַלס שטראָף פֿאַר זינד. אַנדערש קאָן עס דער העברעער נישט פֿאַרשטיין. דער גריך זעט אין די דער־שײַנונגען פֿון לעבן געטערשפיל און געטערשטרײַט; דער פערס האָט הורמיז און אַהורמין: דער ערשטער איז דער גאָט פֿון ליכט, פֿון לעבן, פֿון גליק; דער צווייטער פֿון פֿינצטערקייט, טויט און ליידן. די וועלט איז די אַרענע פֿאַר דעם שטרײַט צווישן די צוויי געטער, און דעריבער איז די וועלט געמישט פֿון ליכט און שאַטן, לעבן און טויט, גליק און ליידן, ליבע און האָס....

אַלע גרויסע געטער זענען אויסגעוואַקסן פֿון קליינע, און די קליינע פֿון נאָך קלענערע הויזגעצן; די הויזגעצן פֿון אַמולעטן. ווערט פֿון פֿאַמיליעס אַ שטאַם, נאָך קלענערע הויזגעצן; די הויזגעצן פֿון אַמולעטן. ווערט דער געץ פֿון גרויסן הויז, פֿון הויז וואָס רעגירט איבערן שטאַם, געגרייסט און געהייכט צום שטאַמגאָט. אַנדערע בלײַבן הויזגעצן. און נעמען זיך שטאַמען צוזאַמען און בילדן אַ פֿאָלק; און מישן זיך פֿעלקער אויס אין אַ לאַנד, בלײַבן די געטער פֿון גלײַך קרעפֿטיקע שטאַמען און פֿון גלײַך קרעפֿטיקע פֿעלקער די אייבערהאַנט און עס קומט צו גלײַר קרעפֿטיק; העכסטנס קריגט איינער די אייבערהאַנט און עס קומט צו פֿילגעטערײַ.

די העברעער מישן זיך נישט, אליעזר מאַכט אַ ווײַטע רײַזע צו ברענגען יצחקן אַ ווײַב פֿון אייגן פֿלייש און בלוט. אין מצרים לעבן די העברעער אַפּ־ געזונדערט אין גושן; אין פּאַלעסטינע דאַרפֿן פֿאַרניכטעט ווערן אַלע פֿרעמדע פֿעלקער, מען זאָל מיט זיי אין קיין באַרירונג נישט קומען. בײַם בויען דעם צווייטן טעמפּל ווערן אַלע פֿון גלות געבראַכטע ווײַבער און די מיט זיי גע־ בוירענע קינדער פֿאַרטריבן. קליינע מישונגען פֿון פֿרעמד בלוט, פֿון אַ דלילה און יפֿת־תוארס און דער גלײַכן צופֿעליקייטן, זענען נישט וויכטיק: איינציקע טראָפּן פֿון פֿרעמד בדוט ווערן אַסימילירט. אין אַלגעמיינעם איז דער שטאַם ריין. עס איז קינדער פֿון אַבֿרהם, יצחק און יעקבֿ: איז עס אַ פֿאָלק װאָס לעבט איינזאַם: אַ פֿאַלק פֿון ריין בלוט, מיט זײַן איין־איינציקן גאָט װאָס װאָקסט פֿון אַ גאָט פֿון הויז. שטאַם און פֿאָלק צום וועלטגאָט. דאָ איז דער געטער־ שטרײַט אוממעגלעך. פֿון איין גאָט קומט אַרױס דאָס גוטע װי דאָס בייזע, דאָס ליכט ווי די פֿינצטערניש, נחת און יסורים, ליבע און האַס, לעבן און טויט. דער איין־איינציקער גאָט בענטשט און שילט; מוז ער בענטשן די גוטע און שילטן די שלעכטע. דער אייגענער גאָט לײַטזעליקט און שטראָפֿט; מוז ער לעבן און שטראָפֿן די זינדיקע. דער אייגענער גאָט גיט לעבן רוידער־ און טויט, דאַרף ער געבן לעבן דעם גאָטספֿאָרכטיקן און טויט דעם ווידער־ שפענסטיקן, דער העברעישער גאָט איז מאָראַליש, ער טרײַבט פֿון גן־עדן אַרױס he must bestow life upon the righteous and death upon the blasphemers. The Hebrew God is moral. He expelled from Eden because of sin, because of transgressions against his commands. He toppled the tower of Babel and destroyed those who wanted to storm his heaven by force. He flooded with a deluge the entire world when it was steeped in sin. Man is sinful, so sinful that God often regrets that he created man and the world. He regrets that he has to punish. He has to, because he is a righteous God. He would not have destroved Sodom, if it had contained a single just person. He taught Noah, the most righteous of men, to build an ark in which to survive the deluge. "I do not desire the death of the sinner," he says through the mouth of Ezekiel, "I punish him so that he repent and remain alive." A person satisfied with life reads logic into it. If a person, on the other hand, looks for justice in life and fails to find it, if he sees suffering without sin, pain which he cannot justify as punishment, then he experiences the tragedy of Job.

Koheleth is the tragedy of life, so-called happy life. Job is the tragedy of undeserved, purposeless suffering in life. The final reaction of Koheleth to the problem of existence is unmitigated fear of death, falling on his face before God, and concluding: man knows nothing; he must live and he must die; and as long as he lives, he must obey God's command, because this is all there is to man, this is the purpose for which he was created.

Job's conclusions are not more satisfactory. In Job's dispute with his friends, who seek for some sin in him and do not find it, who want to justify his suffering as punishment and cannot, God's voice interrupts and God's own answer comes out of the whirlwind. It is an answer which clarifies nothing. It can be summarized as follows: God is great, strong, and eternal. Man is dust in comparison, and dust is all human reasoning. Who was present when God created the world, measured the earth, spread the canopy of heaven and set the stars therein? Who feeds the birds beneath the sky and who provides for the wild beasts in the forests and on the rocks? God must know what he is doing. Hence, fall on your knees before the great Unknown, whose justice is undiscernible and whose wisdom is unfathomable, who may be punishing for sins we know naught of or who may be testing us. If we endure the test, we shall be higher in his grace. Job received back doubly all that he possessed.

The problem of life and suffering is, nevertheless, still unsolved.

פֿאַר זינד, פֿאַר נישט פֿאָלגן זײַן געבאָט. ער קערט איבער דעם טורעם און פֿאַרניכטעט די וואָס האָבן געוואַלט אַרײַנרײַטן זיך מיט קריג אין זײַן הימל; און פֿאַרפֿלייצט מיט אַ מבול די וועלט, ווען זי איז אײַנגעזונקען אין זינד. זינדיק איז דער מענטש, אַזוי זינדיק, אַז גאַנץ אָפֿט טוט גאָט באַנג, וואָס ער דאַרף האָט די וועלט און דעם מענטש באַשאַפֿן. עס טוט אים באַנג, וואָס ער דאַרף און מוז שטראָפֿן; ער מוז, ווײַל ער איז אַ גערעכטער גאָט; וואָלט געווען איין גערעכטער אין סדום, וואָלט ער סדום נישט איבערגעקערט. און נחן, דעם גערעכטקר אין סדום, וואָלט ער סדום נישט איבערגעקערט. און נחן, דעם גערעכטיקסטן אין זײַן צײַט, לערנט ער אַ תיבֿה מאַכן, איבערצושווימען און איבער־ צולעבן דעם מבול. איך פֿאַרלאַנג נישט דעם זינדיקנס טויט, זאָגט אין זײַן צאַמען יחזקאל, איך שטראָף אים, ער זאָל תשובֿה טון און לעבן בלײַבן, און איז דער מענטש פֿון לעבן צופֿרידן, האַלט ער זײַן עקסיסטענץ פֿאַר לאָגיש. זוכט ער אָבער גערעכטיקייט אין לעבן און געפֿינט נישט, זעט ער ליידן אָן זינד, ער אָבער גערעכטיקייט אין לעבן און געפֿינט נישט, זעט ער ליידן אָן זינד, פּיַין, וואָס ער קען נישט אַלס שטראָף באַטראַכטן — וועקט זיך אין אים אויף די טראָגעדיע פֿון איובֿ.

קהלת איז די טראַגעדיע פֿון לעבן, פֿון דעם, אימשטיינס געזאַגט, גליקלעך לעבן. איוב – די טראַגעדיע פֿון אומזיסטיקן, נישט צוועקמעסיקן צער אינעם לעבן. קהלת האָט אויף דער פּראָבלעם פֿון לעבן געענטפֿערט מיט ווײַסן שרעק פֿאַרן טויט, מיט װאַרפֿן זיך פֿאַר גאָט אױפֿן פּנים: דער מענטש װײס נישט און מוז לעבן און מוז שטאַרבן, און כּל־זמן ער לעבט — היטן גאַטס געבאַט, ווייַל דאָס איז דער גאַנצער מענטש, ווייַל צו דעם איז ער באַשאַפֿן. נישט צו קיין בעסערע רעזולטאַטן קומט איובֿ! אין וויכּוח צווישן איובֿן און זײַנע חבֿרים וואָס זוכן בײַ אים זינד און געפֿינען נישט, וואָס ווילן רעכטפֿאַרטיקן די ליידן אויף שטראָף און קאָנען נישט, מישט זיך גאָטס שטימע אַריַין. גאַט אַליין ענטפֿערט פֿון שטורעם אַרױס. ער ענטפֿערט, נאָר זאָגן זאָגט ער גאָרנישט. גרױס איז ער און שטאַרק און אייביק, און דער מענטש איז קעגן אים שטויב, און שטויב איז דער מענטשלעכער פֿאַרשטאַנד. ווער איז געווען, ווען ער האַט די וועלט באַשאַפֿן, די ערד אויסגעמאָסטן, דעם הימל אויסגעשפּרייט, די שטערן אַרגט דאָס און הימל און פֿאַרזאָרגט דעם פֿויגל אונטערן הימל און פֿאַרזאָרגט דאָס אַרײַנגעזעצט? ווילדע טיר אין וואַלד און אויפֿן פֿעלד? מן־הסתם ווייסט ער, וואָס ער טוט. -און ווײַטער אויף דער קני געפֿאַלן פֿאַרן גרויסן אומבאַקאַנטן, וואָס זײַן גע רעכטיקייט איז אונדז נישט צוגענגלעך, וואָס זײַן קלוגהייט קאָן פֿון אונדז נישט פֿאַרשטאַנען װערן, װאָרעם עס קאָן זײַן, אַז גאָט שטראָפֿט פֿאַר אַזעלכע זינד, וואָס מיר ווייסן פֿון זיי נישט. עס קאָן אויך זײַן, אַז גאָט פּרוּווט. און באַשטייט דער מענטש די פּרוּוו. ווערט ער העכער אין זײַן גענאָד. איובֿ באַקומט צוריק דאָפּלט, אַלץ װאָס ער האָט געהאַט... אָבער דאָס פּראָבלעם פֿון לעבן און ליידן בלייבט אַפֿן.

#### IV

One generation passes away and another generation comes but the earth abides forever. If man wants to be of the eternal, he must be of the earth. Out of the dust was he fashioned and unto the dust does he return. If he seeks to go beyond the earth, if he builds a tower to scale the heavens, the languages are confused and the builders scattered over the earth. For man must find his fulfilment on earth. He can do so by reproducing himself, by being reborn in his children and children's children. This is his eternity.

To rule over a bit of earth, over a land, is therefore the greatest happiness. To have children and grandchildren, to hope that tribes and peoples will spring from one's loins — this is the most beautiful dream of eternity....

A person lives not for himself but for his people, for his descendants. Immortality for him means that his family, his tribe, his people, can live eternally here on earth.

Moses, who at God's behest, led the Hebrew people out of Egypt and liberated them from slavery, guided them across the desert to the blessed land and envisaged for them a paradise on earth:

The blessed land of Palestine is to be their paradise. It will be a land flowing with milk and honey. Man must work on this land but work is not to be a curse for him. He is to have Sabbaths and holidays on which to rest. Not the master alone shall rest but his household as well, the servants, the cattle, and the earth. The earth is, in addition, to have a Sabbatical year. Every seventh year shall it be free.

Every man is to do his own work and have his share of the soil, which is to be divided equally among all. For, the earth is God's earth. God sets the boundaries between peoples. The land flowing with milk and honey he has assigned to his chosen people and no person can cede his share of God's earth to another. Every Jubilee-Year it must return to its rightful owner, to whom it was originally allotted by God's hand.

God's people shall be free, owing allegiance solely to their deity and to the laws proclaimed by him. Between God and his people the tribe of Levi shall act as intermediary. The Levite shall serve the Priest and the Priest shall serve God in the Temple and interpret the Law unto the people. He shall teach the people, answer their questions, conduct their sacrifices, intercede for them, and pronounce forgiveness for their sins—but only their sins against God. A priest may not forgive sins of man against man, unless the person who has been

4

ערד. און דער אייביק שטייט די ערד. און באַהעפֿטן דער מענטש זיך אין דער אייביקייט באַהעפֿטן, מוז ער זיך באַהעפֿטן צו וויל דער מענטש זיך אין דער אייביקייט ער, צום שטויב פֿון דער ערד גייט דער ערד. פֿון שטויב פֿון דער ערד קומט ער, צום שטויב פֿון דער ערד גייט ער צוריק, און בויט ער אַ טורעם און שפּאַרט זיך אין הימל אַרײַן, ווערן די שפּראַכן צעמישט און די בויער צעשטרײַט און צעזייט איבער דער ערד.

אין דעם פֿאַרפֿילן די ערד באַשטייט די אויפֿגאַבע פֿון מענטש און נאָר אין דער פֿאָרטפֿלאַנצונג, אין שטענדיק נײַ געבוירן, אין קינדער און קינדסקינדער באַשטייט זײַן אייביקייט.

איז דעריבער די הערשאַפֿט איבער אַ לאַנד דאָס גרעסטע גליק; קינדער און קינדסקינדער, די האָפֿענונג אויף שטאַמען און פֿעלקער — דער שענסטער חלום פֿון דער אייביקייט....

יאַ מענטש לעבט פֿאַרן פֿאַלק, פֿאַר קינדער און קינדסקינדער. דאָס איז ... דאָס אייביקע לעבן פֿאַרן מענטש: די פֿאַמיליע, דער שטאַם, דאָס פֿאָלק — דאָס אייביקע לעבן פֿאַרן מענטש: די פֿאַמיליע, דער שטאַם, דאָס פֿאָלק קאָנען אייביק לעבן אויף דער ערד ....

און משה וואָס האָט אין גאָטס נאָמען אַרויסגעצויגן דאָס פֿאָלק פֿון מצרים. באַפֿרײַט פֿון קנעכטשאַפֿט, פֿירט עס איבערן סטעפּ צום געבענטשטן לאַנד און חלומט פֿאַר אים אַ גן־עדן אויף דער ערד, אינעם געבענטשטן לאַנד.

עס וועט זײַן אַ לאַנד וואָס פֿליסט מיט האָניק און מילך.

אַרבעטן מוז דער מענטש, נאָר די אַרבעט זאָל אים קיין פֿלוך נישט זײַן. שבתים און ימים־טובֿים צו רוען, פֿאַרן האַר, פֿאַר זײַן הויזגעזינד, פֿאַר זײַן דינערשאַפֿט, פֿאַר זײַן פֿי און פֿאַר זײַן ערד... די ערד האָט נאָך איר שמיטה, דאָס זיבעטע פֿרײַע יאַר.

און יעדער אַרבעט פֿאַר זיך. די ערד ווערט צווישן אַלע פֿאַרטיילט, אַז קיינער קאָן נישט פֿאַרלירן זײַן ערד. גאָטס איז די ערד, גאָט שטעלט די גרער נעצן צווישן פֿעלקער, דאָס רעכטע לאַנד האָט ער פֿאַרזאָרגט זײַן אויסדערוויילטן פֿאַלק, און גאָטס ערד קאָן איינער דעם צווייטן אויף אייביק נישט אָפּטרעטן: יובֿל גייט די נחלה צו איר בעל־הבית וואָס האָט זי על־פּי גורל פֿון גאָטס האַנט באַקומען.

און אַ פֿרײַ פֿאָלק זאָל עס זײַן. דער אַליין־הערשער איז גאָט. דאָס געזעץ איז פֿון גאָט. צווישן פֿאָלק און גאָט שטייט שבֿט לוי. דער לוי באַדינט דעם פֿהָלק דאָס פֿהן, און דער כּהן באַדינט גאָט אינעם טעמפּל און לייגט אויס דעם פֿאָלק דאָס געזעץ און לערנט אים און ענטפֿערט זײַנע פֿראַגן און איז מקריבֿ זײַנע קרבנות און בעט פֿאַר אים און איז אים מוחל די זינד אין גאָטס נאָמען, אויב די זינד איז בעט פֿאַר אים און איז געקירצט געוואָרן אַ מענטש, מוז פֿריער אָפּגעגעבן איז נאָר קעגן גאָט. איז געקירצט געוואָרן אַ מענטש, מוז פֿריער אָפּגעגעבן ווערן דאָס געריבטע, דאָס אויסגענאַרטע, מוז דער וואָס האָט געליטן פֿאַר־

injured, robbed, or deceived receives full restitution and compensation. The tribe of Levi, which is to act as intermediary between God and his people, is therefore to have no right to own property.

The earth belongs to those who work it. The spiritual aristocracy, unlike the Egyptian upper class, will be unable to despoil the people of its property. Nor will any ruler, king, or court be able to enslave the populace.

God is the supreme ruler. No abyss between rich and poor can develop because every fiftieth year the land reverts to its original owner, every seventh year all granaries are open for the entire people, and during the intervening years provision is made for the poor and needy. Even if a person's fortunes decline so that he must hire himself out for work, he may serve only six years and on the seventh is agair free of servitude.

All are equal, all are brothers.

The original inhabitants, who sinned before God, are to be expelled. Amalek, the worst of these, is to be exterminated.

One God, one Law, one people, and one land. The stranger is also to enjoy liberty and fraternity. Love your neighbor as yoursel and love the stranger. Remember that you were once a stranger is Egypt. Let there be the same law for all. The stranger is to be excluded only from the sacrifice of the Paschal Lamb, for he was no redeemed from Egypt.

Thou shalt not steal, kill, covet, avenge, or hate. If your brothe becomes impoverished, assist him. If your friend's donkey strays, lead to back to him. Be merciful to widows and orphans. "I am the Go of widows and orphans," saith the Lord.

Earth, yes — but on earth justice, holiness, brotherhood! The curse is to be removed from work. Suffering is to be reduced to minimum. Life is to be sanctified and irradiated by love.

Eden on earth!

V

Thus did Moses dream his dream of an earthly paradise for h people.

He never set foot thereon.

For forty years he led his people in the wilderness, so that the servile generation that toiled in Egypt might die out and he coull bring a free people into this land. But only in the dim distance coull he discern this land that he envisaged in his Utopian dreams.

גיטיקט ווערן, און דערנאָך ערשט וועט גאָט שענקען די זינד. דער שטאַם וואָס שטייט צווישן פֿאָלק און צווישן גאָט האָט פֿאַר דאָס קיין רעכט אויף אייגנטום, קיין פֿעלד און אַקער.

דעם אַרבעטער געהערט די ערד, די גײַסטיקע אַריסטאָקראַטיע װיעט. װי אין עגיפּטן, דאָס פֿאָלק פֿון אייגנטום נישט באַרױבן... און קיין הערשער, קיין קעניג מיט זײַן הױף — נישט פֿאַרקנעכטן.

דער הערשער איז גאָט... און עס וועט נישט זײַן, קיין אָפּגרונט צווישן אָרעם און רײַך: יובֿל — די נחלה קומט צוריק. שמיטה — אַלע שײַערן זענען אָפֿן פֿאַר אַלע, און איבער דער גאַנצער צײַט — לקט, שיכּחה ופּאה. און מעשׂר עני. און פֿאַלט ווער און מוז זײַן אַרבעט פֿאַרקױפֿן, נאָר זעקס יאָר דינט ער. פֿרײַ; אױס קנעכט.

און אַלע זענען גלײַך, אַלע זענען ברידער....

די היימישע פֿעלקער, וואָס האָבן זיך פֿאַרזינדיקט פֿאַר גאָט ווערן פֿאַר־ טריבן. עמלק, דער ערגסטער — אויסגעמעקט. איין גאָט, איין געזעץ, איין פֿאַלק און איין לאַנד. און דער פֿרעמדער וועט אויך געניסן פֿון דער פֿרעַהייט און פֿון ברודערשאַפֿט. האָב ליב דעַן חבֿר ווי דיך אַליין און האָב ליב דעם פֿרעמדן. געדענק, אַז אַ פֿרעמדער ביסטו אין מצרים געווען. איין געזעץ פֿאַר אַלע. אויסער דער קרבן פּסח. אין דעם קאָן דער פֿרעמדער קיין טייל נישט אַלע. אויסער דער קרבן פּסח. אין דעם קאָן דער פֿרעמדער קיין טייל נישט געמעך, ער איז פֿון מצרים נישט אויסגעלייזט געוואָרן.

און דו וועסט נישט רויבן, נישט טייטן, נישט גענאַרן און קיין נוקם ונוטר נישט זײַן, און ווערט דײַן ברודער אָרעם, שטיץ אים. און פֿאַרבלאָנדזשעט דײַן באון ווערט דײַן ברודער אָרעם, שטיץ אים. און פֿאַרבלאָנדזשעט דײַן פֿרייַנדס אייזל, פֿיר עס אים אָפּ. און זײַ באַרעמהאַרציק קעגן אַלמנות און דײַן פֿרן דער גאָט פֿון אַלמנות און יתומים, זאָגט גאָט. און אָפּגע־יתומים. איך בין דער גאָט פֿון אַלמנות און יתומים, זאָגט גאָט. זײַן און הייליק, דען אַפּגעזונדערט און הייליק איז דײַן גאָט....

ערד — נאָר גערעכטיקייט, הייליקייט און ברודערשאַפֿט אויף דער ערד. אַראָפּגענומען דעם פֿלוך פֿון דער אַרבעט, פֿאַרקלענערט ביז גאָר דאָס לײַדן, פֿאַרהייליקט און מיט ליבשאַפֿט באַשטראַלט דאָס לעבן.

אַ גן־עדן אויף דער ערד.

5

אַן־עדן פֿון אַ גן־עדן פֿאָלק דעם חלום פֿון אַ גן־עדן אַזוי האָט משה געחלומט פֿאַר זײַן פֿאָלק דער ערד....

ער האָט די ערד נישט געזען.

פֿערציק יאָר האָט ער געפֿירט זײַן פֿאָלק אין סטעפּ, עס זאָל אויסשטאַרבן דאָס קנעכטישע געשלעכט װאָס האָט געדינט מצרים. אַ פֿרײַ פֿאָלק װעט ער דאָס קנעכטישע געשלעכט װאָס האָט געדינט מצרים. אַ פֿרײַ פֿאָלק װעט דאָט לאַנד אַרײַנפֿירן אין לאַנד — אָבער אױך ער אַלײן האָט נאָר פֿון װײַטנס דאָס לאַנד מיט די קערפּערלעכע, װי ער האָט דעם חלום מיט די גײַסטיקע אױגן געזען....

All of his dream was not realized. The part that was realized did not long endure.

Amalek was not exterminated. The seven original Canaanite peoples were not all expelled. The chosen people did not live separate and apart.

God was not their sole ruler and the priest did not long function solely as intermediary between him and his people.

All did not obtain a share of the earth.

There was no end to the wars against the Philistines and the other tribal groups in the land.

The Hebraic people demanded a king to conduct their wars. The king brought in his wake a royal court, military heads, civil war, and other social ills: poverty, servility, hunger, distress.

The boundaries between properties were shifted and the larger estates swallowed up the smaller ones. Families were deprived of land and divorced from the soil. The priests became fat and dissolute Barterers found their way into the Temple. Holiness was desecrated Unity was dissolved. The bond between God and his people was broken. Blood and disgrace covered the Palestinian earth.

Meanwhile, surrounding nations waxed strong by the power of the sword and little Palestine became a bloody thoroughfare between warring armies of foreign nations and, before long, the arena for their battles. The Hebraic people were driven forth, exiled from their earthly paradise.

#### VI

It is not only individuals—peoples too cannot live merely fo themselves. The whole world must be redeemed. If justice mean redemption from suffering and pain, then justice must come to reig over the entire world. The prophet replaces the effeminate king an the fat priest as the leader of the people's soul. The prophet undertakes to preach to the whole world in the name of God and h justice. The amulet that was once the God of a family, the God c Abraham, and that afterwards rose to the rank of a people's God evolving from a God merely of Abraham, Isaac, and Jacob to a Go of Israel, now loses his own name, whereby he was distinguishe from other Gods of other peoples and other lands. Human lips at forbidden to utter his name, for he has been elevated and enthrone as the deity of the universe. Such a deity is in no need of a name since he is the only God and his rule extends not alone to a sing

נישט דער גאַנצער חלום איז מקוים געוואָרן און דער טייל אויך נישט אויף לאַנגער....

נישט אויסגעמעקט איז געוואָרן עמלק, נישט פֿאַרטריבן אַלע זיבן אומות וואָס האָבן פֿאַרנומען דאָס לאַנד, נישט אָפּגעזונדערט איז געבליבן דאָס אויס־דערוויילטע פֿאַלק.

און נישט גאָט אַליין איז דער הערשער געווען, און נישט לאַנג איז דער כּהן געשטאַנען צווישן אים און זײַן פֿאַלק.

נישט אַלע האָבן ערד באַקומען....

און אַן אייביקער קריג איז געשטאַנען מיט פּלישתּים און אַנדערע פֿעלקער אין לאַנד.

... און דאָס פֿאָלק האָט אַ קעניג פֿאַרלאַנגט, וואָס זאָל פֿירן זײַנע מלחמות... און צוזאַמען מיטן קעניג האָט זיך באַוויזן דער הויף, די קריגסהאַרן, דער ברודער־ קריג, און מיט זיי אַלע סאָציאַלע ליידן: אָרעמקייט, קנעכטשאַפֿט, הונגער און נויט.

און אייגנטום און אייגנטום און אייגנטום און אייגנטום און אייגנטום, און פֿאַר־ גנטום, און פֿאַרשלונגען האָט דאָס גרויסע אייגנטום דאָס קלענערע. און פֿאַר־ שוווּנדן זענען געוואָרן פֿאַמיליעס פֿון זייער ערד, און פֿרעסיק און זויפֿיק איז געוואָרן דער פהן, אין טעמפּל רײַסט זיך אַרײַן דער הענדלער, דאָס הייליק־ טום ווערט פֿאַרשוועכט, די אייניקונג צעריסן, דער בונד צווישן גאָט און פֿאָלק פּלאַצט, און בלוט און שאַנד פֿאַרדעקט די ערד.

און אַרום װאַקסן פֿעלקער אױף דער שװערד. דאָס קלײנע לאַנד װערט אַן בלוטיקער װעג צװישן קריגערישע אַרמייען פֿון פֿרעמדע פֿעלקער און דער־ אַ בלוטיקער װעג צװישן קריגערישע אַרמייען פֿאַרטריבן װערט דאָס פֿאָלק, פֿון גן־ נאָך די אַרענע פֿאַר זייערע שלאַכטן, און פֿאַרטריבן װערט דאָס פֿאָלק, פֿון גן־ עדן פֿאַרװאָגלט....

6

....נישט נאָר מענטשן — אויך פֿעלקער קענען פֿאַר זיך אַליין נישט לעבן .... אויסגעלייזט מוז ווערן די וועלט.

און איז גערעכטיקייט די אויסלייזונג פֿון שמערץ און פּיַין, מוז די גערעכ־טיקייט הערשן איבער דער וועלט. און אויפֿן אָרט פֿון וויַבערישן קעניג און פֿרע־סיקן כּהן באַקומט די הערשאַפֿט איבער די געמיטער דער נבֿיא וואָס פּריידיקט פֿאַר דער וועלט, וואָס רעדט אינעם נאָמען פֿון גאָט און זײַן גערעכטיקייט צו דער דער וועלט. דער אַמולעט וואָס איז אַ מאָל געוואָרן דער פֿאַמיליע־גאָט, דער גאָט פֿון וועלט. דער אַז דערנאָך געשטיגן צו דער הייך פֿון אַ פֿאַלקסגאָט, וואָס האָט גע־מאַכט דעם אומגעהײַערן שריט פֿון אלהי אַבֿרהם, יצחק ויעקבֿ צו אלהי ישראל, וועט באַלד זײַן אייגענעם נאָמען וואָס טיילט אים אָפּ פֿון אַנדערע געטער בײַ אַנדערע פֿעלקער און אַנדערע לענדער פֿאַרלירן. דער נאָמען וועט פֿאַרווערט ווערן, אַז ער זאָל איבער קיין ליפּן נישט קומען, ווײַל ער ווערט געהייכט און געקרוינט צום וועלטגאָט, וואָס ער דאַרף קיין נאָמען נישט — ווײַל ער איינציקער, און נישט איבער איין לאַנד רעגירט ער, און נישט פֿאַר אייז דער איינציקער, און נישט איבער איין לאַנד רעגירט ער, און נישט פֿאַר

land. His law applies not merely to one people. The prophet speaks in his name not to a single tribe but to all tribes. If the prophet refuses to go to far off Nineveh in order to warn a foreign people of impending punishment, if he flees from God in a ship, God's wrath pursues him, endangers the ship, causes the prophet to be thrown overboard and the fish to swallow him.

"All who speak in the name of the Lord are chosen," says the prophet. Chosen is the Hebraic people for the one purpose of proclaiming God's word to the world. Chosen is Zion so that from there the Law shall go forth unto the world. Chosen is Jerusalem so that from it shall spread God's word unto the nations.

If, therefore, the Hebraic people are scattered and dispersed, if they suffer in exile, the Divine Presence accompanies them and suffers everywhere with them. Canaan is too small for God's children. The Hebraic land is to spread through all lands!

If God is the God of the universe and his people a world people, dispersed to all ends, then the Redeemer must come not to one land alone but to all lands, the Messiah must come for the entire world.

Here ends the dream of mere earth, of blessings and curses on earth. Here we verge on heaven itself.

Here begins the greater dream of everlasting life, heavenly paradise, resurrection.

איין פֿאָלק איז גילטיק זײַן געזעץ, און נישט צו איין שטאַם רעדט אין זײַן נאָמען דער פּראָפֿעט. און וויל דער פּראָפֿעט צו נינווה נישט גיין, דאָס פֿרעמדע פֿאָלק נישט וואָרענען פֿאַר דער שטראָף, אַנטלױפֿט ער פֿאַר גאָט אױף אַ שיף, יאָגט אים נאָך גאָטס צאָרן, וויל די שיף אונטערגיין, וואַרפֿט מען דעם פּראָפֿעט אין וואַסער אַרײַן, שלינגט אים אײַן דער פֿיש.

אַלע װאָס רופֿן אין גאָטס נאָמען זענען אױסדערװײלט — זאָגט דער פּראָפֿעט. אױסדערװײלט איז דאָס פֿאָלק נאָר צו קינדיקן גאָטס װאָרט דער װעלט. אױסדערװײלט איז ציון, פּדי פֿון דאָרט זאָל אַרױסגיין דאָס געזעץ פֿאַר דער װעלט. פֿון ירושלים זאָל אַרױסגיין גאָטס װאָרט צו דער װעלט. דער װעלט.

און ווערט דאָס פֿאָלק צעשפּרייט און צעזייט און לײַדט אין גלות, גייט די שכינה מיט אים מיט און לײַדט מיט אים אין גלות צוזאַמען. צו קליין וועט זי שכינה מיט אים קינדער, אָבער דאָס לאַנד וועט זיך צעשפּרייטן איבער זײַן לענדער!

און איז גאָט דער גאָט פֿון דער וועלט און ווערט זײַן פֿאָלק אַ צעשפּרייט פֿאָלק איבער דער וועלט, מוז קומען דער אויסלייזער פֿאַר דער וועלט, מוז קומען אַ משיח פֿאַר דער גאַנצער וועלט.

דאָ הערט שוין אויף דער חלום פֿון דער ערד. דער פֿלוך און דער רעגן פֿון דער ערד... מיר שפּאָרן זיך אין הימל אַרײַן....

עס הייבט זיך אָן אַ חלום פֿון אייביקן לעבן: גן־עדן, תחית־המתים ....

### **EDUCATION**

Our program is education. We want to educate our people. We want to transform fools into sages, fanatics into enlightened human beings, idlers into useful, decent workers, who live by labor and thereby benefit the entire community.

Our enemies speak of all Jews as parasites, criminals, rascals. Our detractors say that the Jewish brain is a rotten weed, the Jewish heart is made of flint, the Jewish skin is in a state of decay, and all our limbs are crooked and lame.

Our chauvinists, on the other hand, maintain that Israel is God's only beloved child, that his cradle is faith, his pillow is trust, his swaddling-clothes are parchments from Solomon's Temple.

We simply say: Jews are human beings just like all others. We have our good qualities and we also have our faults. We are not Gods and we are not devils, but merely human beings. We hold that human beings need education, need to learn unceasingly, need to grow daily in wisdom, goodness, and refinement.

Although we Jews are, by nature, like other peoples, nevertheless we do somehow behave differently, because our historic experience has made us different. We have had as our schoolmaster—the *Galuth*.

We owe a great deal to the Galuth, a great many virtues but also a great many defects. In the millennial struggle for survival, especially in former ages when all other peoples expended their strength on murder, destruction, and oppression, we concentrated our forces on the one objective of survival: to hold out, to endure beyond the temporary hardships. Every force grows and expands to the point where it comes up against a greater force and then it bursts like a bubble. Our force will not encounter any force greater than it has already encountered in the past. This explains why so many peoples perished, while we survive and will continue to live on and on.

Throughout our exile, our conscience has been clear, our Jewish conscience has not been responsible for a single drop of other people's blood. If the fanaticism of other groups bespattered with mud our flag, we washed it clean with our own blood.

## בילדונג

אונדזער פּראָגראָם איז — בילדונג; מיר ווילן בילדן דאָס פֿאָלק, מאַכן אויס נאַרן — קלוגע, אויס פֿאַנאַטיקער — געבילדעטע מענטשן; אויס ליידיק־ גייער און לופֿט־שלינגער — אַרבעטער; נוצלעכע, אָרנטלעכע מענטשן, וואָס אַר־ בעטן פֿאַר זיך, און דעם כּלל קומט דערפֿון אַ טובֿה אַרויס.

אונדזערע שונאים זאָגן, אַז דער כּלּל ייִדן איז בלּוטאיגל (פּיאַווקעס), קאַטאָרזשניקעס, כּל־בוניקעס... אונדזערע שפּעטער זאָגן, אַז דער ייִדישער מוח איז אַ פֿאַרפֿוילטע הושענה, דאָס האַרץ — אַ קיזלשטיין, די הויט — פֿאַר־וואָרלעסיקט, און אַלע אבֿרים — קרום און לאָם.

אונדזערע שאָוויניסטן זאָגן: אַז ישׂראליק איז גאָטס בן־יחידל — זײַן אונדזערע שאָוויניסטן זאָגן: אַז ישׂראליק הייעות פֿון װיג איז אמונה, זײַן קאָפּן־קישעלע — בטחון, זײַנע װינדעלעך — יריעות פֿון בית־המיקדש....

מיר זאָגן איינפֿאָך: מיר ייִדן זענען מענטשן ווי אַלע מענטשן! מיר האָבן מעלות, מיר האָבן חסרונות. מיר זענען נישט קיין געטער, נישט קיין טײַוולאָנים, נאָר מענטשן. און מענטשן דאַרפֿן זיך בילדן, שטענדיק לערנען, מיט יעדן טאָג ווערן קליגער, בעסער און פֿײַנער.

בטבֿע זענען מיר גלײַך ווי אַלע מענטשן, און דאָך איז אונדזער פֿאָלק נישט גלײַך צו אַנדערע פֿעלקער, ווײַל אונדזער לעבן איז אַנדערש, אונדזער געשיכטע איז אַנדערש, אונדזער רבי איז — דער גלות.

דעם גלות האָבן מיר צו פֿאַרדאַנקען אַ סך, אַ סך מעלות, נאָר אַ סך חסרונות אויך. אין דעם טויזנטיעריקן לעבנסשטרײַט, בפֿרט פֿאַר צײַטן, ווען אַלע פֿעלקער האָבן פוח געזאַמלט און באַנוצט אויף מאָרד, ברענען און צווינגען, האָבן מיר פוחות געזאַמלט און באַנוצט אויף סבֿלנות, אויף אויסהאַלטן, אויס־דלדן, איבערלײַדן די שלעכטע צײַט. יעדע קראַפֿט וואַקסט אַזוי לאַנג, ביז די טרעפֿט אויף אַ גרעסערער און פּלאַצט ווי אַ זייפֿנבלאָז, אונדוער קראַפֿט וועט שוין אויף קיין גרעסערער נישט טרעפֿן. דעריבער זענען אַ סך פֿעלקער אונטערגעגאַנגען און מיר לעבן און ווילן לעבן אייביק.

צײַט מיר זענען אין גלות, האָבן מיר אויף אונדזער געוויסן, אויף אונדזער עינט מיר זענען אין גלות, האָבן מיר פֿעלקער־פֿאַנאַטיזם האָט אונ־״יהדות״ קיין איינציקן טראָפּן פֿרעמד בלוט; דער פֿעלקער־פֿאַנאַטיזם האָט אונ־דזער פֿאָן מיט בלאָטע באַשפּריצט, מיר האָבן אים מיט אייגענעם בלוט גע־וואַשן.

330 EDUCATION

But just because we are in Galuth, just because we are eternally unhappy guests forced to eat at the tables of other peoples, we aspire all the more toward one world, humanity is our holiest ideal, and sheer egoism compels us to the purest love of mankind as a whole. For, we rightly feel that as long as universal love does not triumph over envy, hatred, discord, and war, we shall not prosper. Hence, our constant prayer is for peace on earth; our hearts are like a sponge, receptive to all the newest humanitarian ideas; and our sympathy goes out to all the unfortunate, all the exiled, all the oppressed. We have been truly dubbed apostles of mercy.

Moreover, since nobody wants to care for our interests and we ourselves have always had to provide for our needs, since we have constantly lived among enemies and were never sure of the morrow, and since our means of sustenance were ever scanty, we gradually became accustomed to worrying, thinking, and saving, we learned to keep a clear head, to husband our resources, and to grow on cliffs without rain or dew.

Besides, since we had to battle with our minds, solely with our minds, and never with our hands, we have become more spiritualized and more delicate...

We need education. Education means light and clarity. We want to sift our cultural treasures and distinguish between what is ours and what is alien to us and, above all, what is good and what is bad.

It is not our aim to educate the few and to call upon all the others to accept them as authorities. We want to educate the entire people, men, women, and children. Let each person see, feel, and understand.

Our God is close to everything. Our Torah is no longer in heaven, waiting for a Moses to bring it down to earth. Learning must be open and easily available to all.

We want to educate the people. We write Yiddish because we have about three million people who understand Yiddish only, but we do not regard Yiddish as sacrosanct.

We do not want to shut ourselves up in a ghetto voluntarily. Assuming the greatest possible emigration, subsidized on the grandest scale, several million Jews will still have to continue living among other peoples and will still have to engage in business and social relations with them. These millions of Jews must be citizens in the lands

בילדונג

און ווײַל מיר זענען אין גלות, ווײַל מיר עסן שטענדיק בײַ אַ פֿרעמדן טיש.
ווײַל מיר זענען אייביקע אומגליקלעכע אורחים אויף דער וועלט, דעריבער האָפֿן מיר צו דער מענטשהייט, דעריבער איז מענטשלעכקייט אונדזער הייליקסטער אידעאַל, דעריבער איז אונדזער עגאָן זם (אייגן־ליבע) די ריינסטע מענטשן־ליבע! ווײַל מיר פֿילן, אַז כּל־זמן די מענטשן־ליבע וועט נישט גובֿר זײַן, כּל־זמן עס וועט זײַן קינאה־שינאה, תחרות און מלחמות, וועט אונדז נישט גוט זײַן, דעריבער בעטן מיר שטענדיק אויף שלום, דעריבער זענען אונדזערע הערצער ווי אַ שוואָם פֿאַר אַלע נײַסטע אידעען, דעריבער האָבן מיר האַרץ, געפֿיל און מיט אַלע אומגליקלעכע, מיט אַלע פֿאַרטריבענע, מיט אַלע געיאָגטע. דעריבער זענען מיר "רחמנים בני רחמנים".

און ווײַל קיינער וויל פֿאַר אונדז נישט זאָרגן, ווײַל מיר האָבן שטענדיק גע־ גער געמוזט זיך אין זינען האָבן אַליין, ווײַל מיר האָבן שטענדיק צווישן שונאים גע־ לעבט, ווײַל אונדזער מאָרגן איז קיין מאָל נישט זיכער געווען, ווײַל אונדזערע מחיות זענען שטענדיק באַגרענעצט, האָבן מיר זיך מיט דער צײַט צוגעוווינט צום זאָרגן, צום דענקען, צום אײַנשפּאָרן; צו האַלטן שטענדיק קאָפּ, צו באַהאַלטן צום זאָרגן, אַן טוי.

און ווײַל מיר האָבן נאָר מיט אונדזער גײַסט געשטריטן, ווײַל די הענט האָבן מיר געמוזט האַלטן בײַ זיך, זענען מיר גײַסטיקער און איידעלער געווארן.

אונד אין און מאַכן רעוויזיע אין אונד... בילדונג דאַרפֿן מיר, בילדונג, ליכט! מיר ווילן מאַכן רעוויזיע אין אונד... דזער אוצר, זען, וואָס אונדזער איז, וואָס פֿרעמדס! און דער עיקר — וואָס גוט איז, און וואָס שלעכט.

און נישט איינער זאָל זען און די רעשט זאָל גלייבן אויפֿן וואָרט; דאָס פֿאָלק אין גאַנצן ווילן מיר בילדן, מענער, ווײַבער און קינדער. יע־ דערער זאָל זען, יעדערער זאָל פֿילן, יעדערער זאָל פֿאַרשטיין.

אונדזער גאָט איז נאָענט צו אַלעם; אונדזער תּורה איז שוין נישט אין הימל, מען זאָל זי דאַרפֿן ערשט פֿון דאָרט אַראָפּברענגען, אַ לץ זאָל זײַן הימל, מען זאָל זי דאַרפֿן ערשט פֿון דאָרט אַראָפּברענגען, אַ לץ זאָל זײַן יעדן נאָענט און פֿאַר יעדן אָפֿן!

מיר וויַלן בילדן דאָס פֿאָלק און שרײַבן זשאַרגאָן, וויַל מיר האָבן אַן ערך דרײַ מיליאָן נפֿשות וואָס פֿאַרשטייען נאָר זשאַרגאָן. נאָר מיר האַלטן נישט דעם זשאַרגאָן פֿאַר היילִיק....

מיר ווילן נישט זיך אַליין גוטוויליק פֿאַרשליסן אין געטאָ. בײַ דער גרעס־ טער עמיגראַציע, מיט די גרעסטע מיטל, וועלן דאָך אייניקע מיליאָן ייִדן טער עמיגראַציע, מיט די גרעסטע מיטל, וועלן דאָך אייניקע מווישן פֿעלקער און מוזן האָבן מיט זיי מגע־ומשא ומשא־ומתן, מוזן בלײַבן וווינען צווישן פֿעלקער אין די לענדער, וווּ זיי פֿאַרבלײַבן, די אייניקע מיליאָן ייִדן מוזן זײַן בירגער אין די לענדער, וווּ זיי פֿאַרבלײַבן,

of their domicile; they must participate in the life of the people in whose midst they remain.

We have strong sympathy with the adherents of the Hebrew revival, insofar as they aim to spread a knowledge of Hebrew literature and to encourage Hebrew writers, etc.

We want every Jew to know Hebrew, so that he does not forget the Bible. The Bible is the treasure of our faith, of our nationality, of our ethics. We must see to it that every Jew has the Bible not only on his book-shelf but also in his hand, heart, and mind. We want to live on forever, but we cannot foresee what will happen unto all eternity. Times change, days and nights alternate. Tomorrow we may be facing new and greater tragedies. We shall then need the Bible to give us strength and courage.

It is not enough that our ethics have stood on a higher plane for thousands of years. Each one of us must feel and know why and in what respect our ethics are superior. It is not enough for us to remain Jews because we were born Jews, because we were reared as Jews, or because our rabbis and religious leaders tell us that it is good to be a Jew. We want everyone to act on the basis of firm convictions and not on the basis of hearsay.... We want everyone of us to know what the lofty ideals, the concept of humanity, the ethical doctrines are for which we are sacrificing ourselves.

Hebrew has an additional value for us:

An individual is not a free single dot in the universe. He is a ringlet in the net which is spread over a certain spot on the earth. The net is his generation. A human being is also a ringlet in the infinite chain of generations which reaches back to the Patriarch Abraham and extends onward to the end of time.

The Hebrew language, which Jews in all lands understand, is the belt which holds together all the ringlets and prevents their falling apart. It is the cement which binds together our scattered units.

The Hebrew language also holds together the ringlets in the chain of time. It links us with Moses and the Prophets of old, with the creators of the Talmud and with all the great luminaries that once shone in our firmament.

The Hebrew language knits us with the pyramid-builders, with the warriors who shed their blood in defense of Jerusalem's walls, with the martyrs whose last words at the stake were *Shma Yisroel*.

בֿילדונג בֿילדונג

זיי מוזן אַן אָנטייל נעמען אין דעם לעבן פֿון פֿאָלק, מיט וועלכן זיי וווינען צוזאָמען.

נאָך שטאַרקער סימפּאַטיזירן מיר מיט די אָנהענגער פֿון ״שֿפֿה ברורה״, ווי ווײַט זיי שטעלן זיך אַלס צוועק, צו פֿאַרברייטערן די העברעישע ליטע־ ראַטור, צו שטיצן די שריפֿטשטעלער, וכדומה.

מיר ווילן, דאָס פֿאָלק אין גאַנצן זאָל קענען העברעיש, כּדי עס זאָל נישט דאָס תנכל פֿאַרגעסן... דאָס תנכל איז דער אוצר פֿון אונדזער אמונה, פֿון אונדזער נאַציאָנאַליטעט, פֿון אונדזער עטיק (מוסר)! מען דאַרף זען, עס זאָל זײַן בײַ יעדן יִד, נישט נאָר אין שראַנק, נאָר אויך אין האַנט, אין האַרץ און אין מוח... מיר ווילן אייביק לעבן, און אייביק איז נישט צו באַרעכענען. עס טוישן זיך די צײַטן, עס טוישן זיך טעג און נעכט... מאָרגן קאָנען מיר ווײַטער קומען צו גרױסע נסיונות. דעמאָלט קאָן אונדז נאָר דאָס תנכל מוט געבן און כּוח.

און עס איז ווייניק, אַז אונדזער עטיק שטייט העכער שוין טויזנטער יאָרן, מען דאַרף, אַז יעדער פֿון אונדז זאָל פֿילן און וויסן, פֿאַר וואָס און מיט וואָס זי שטייט העכער! עס איז ווייניק פֿאַר אונדז, אַז מיר בלײַבן ייִדן, וויַל מיר זענען געווינט דערצו, וויַל אונדזערע רבנים און גוטע־ייִדן זאָגן, אַז מיר זענען ייִדן און פֿאַרזיכערן, אַז עס איז גוט אַזוי; מיר ווילן, אַז יעדערער זאָל האַנדלען לויט פֿעסטער איבערצײַגונג! זאָל דער אַסימילאַנט נישט מיינען, אַז ער שיצט נאָר דולדזאַמקייט, דאָס סבֿלנות; זאָלן פֿרוען נישט מיינען, אַז זיי לײַדן דורך די יולדת־קוויטלעך וואָס הענגען אויף פֿרוענ; זאָל דער מתנגד נישט מיינען, אַז מיר דערהאַלטן זיך בײַ יִדישקייט די ווענט; זאָל דער מתנגד נישט מיינען, אַז מיר דערהאַלטן זיך בײַ יִדישקייט צוליב דעם תּיקון שבֿועות, און דער חסיד — צוליב צרופֿין מיט השבעות. אַלע זאָלן וויסן, אַז מיר זענען זיך מוסר־נפֿש פֿאַר אונדזערע הויכע אידעאַלן, אונדזער מענטשהייט, אונדזער מוסר.

באַזונדער האָט לשון־הקודש פֿאַר אונדז אַן אַנדער ווערט.

אַ יחיד איז קיין פֿרײַער איינציקער פּונקט אױף דער װעלט; ער איז אין דער נעץ װאָס פֿאַרשפּרייט זיך אױף אַ געװיסן פּלאַץ אױף דער אַן אויג אין דער נעץ װאָס פֿאַרשפּרייט זיך איין װעגס אַ רינגעלע פֿון דער ערד; די נעץ איז זײַן דור. אַ מענטש איז אין איין װעגס אַ רינגעלע פֿון דער אומגעהײַערקייט װאָס ציט זיך פֿון אַבֿרהם אָבֿינו עד סוף כּל הדורות.

ווער קאָן אויף זיך זאָגן, אַז ער געהערט צו אַ פֿאָלק? דער וואָס האָט פֿאַרבינדונג מיט אַלע אויגן פֿון דער נעץ, פֿון דער פֿאַרשפּרייטער אויף דער גאַנצער וועלט, און קען גוט די קייט וואָס ציט זיך פֿון אַבֿרהם אָבֿינו ביז דעם הײַנטיקן טאָג.

די העברעישע שפּראַך וואָס אַלע ייִדן פֿאַרשטייען אין אַלע לענדער איז די העברעישע שפּראַך וואָס אַלע ייִדן פֿאַרשטייען וואָס האַלט צוזאַמען די רעדלעך, זיי זאָלן זיך נישט פֿונאַנדערלויפֿן; דער רימען וואָס האַלט אונדזערע צעשיטע ביינער צוזאָמען.

די העברעישע שפּראַך האַלט אויך צוזאַמען די רינגען אין דער צײַט. זי פֿאַראייניקט אונדו מיט משה רבינו. מיט די נבֿיאים. מיט דער משנה, מיט דער To forget the Hebrew language means to forget the Books of Moses, the Prophets, our history. It means to tear ourselves away, a solitary branch, from the trunk of Judaism, to rot a while, and to disappear.

We cannot, however, get along solely with Hebrew....

As Jews we must know Hebrew, but as educated people, as living active human beings, we must also know the language of the land. Hebrew is the tongue of our religion and nationality but we also need the tongue of the state we dwell in, the tongue of our general education and of our daily affairs.

To conduct business in Hebrew and to study the Bible in the vernacular are both equally stupid procedures. We must know two languages; such is our fate in exile; such is our need as long as we are scattered and dispersed among other nations. Why then do we need Yiddish as a third language?

This question is answered by the reality about us. The third language exists. Three million people speak it. If we want to educate these three million Jews, we cannot wait until they acquire a thorough knowledge of other tongues.... Whosoever wants to understand the Jewish people, whosoever wants to teach them, must be able to read and write Yiddish.... No language is holy per se; no language is good or bad in itself. Language is a means whereby human beings communicate with each other and whereby the educated influence the uneducated.

It would be better if we could get along with a single language, or with two; but we are forced to know all three....

Wherever Providence may place us, wherever in the wide world we may have to live and work, education is the basis, the only source from which better years can flow for us. We must, therefore, go to the masses of our people. We must educate them. We must enlighten them. We must warm the heart of every Jew and put into his hands the means to live as a thinking human being.

Education has no foes save fools.

Education is our goal, and we ask all truly cultured persons to help us educate the masses.

Don't assume, Jewish intellectuals, that you are doing your duty, by working for a greater entity, for so-called humanity-at-large.

בילדונג

גמרא. מיט אַלע אונדוערע גרויסע שטערן וואָס האָבן אַ מאָל אויף אונדזער הימל געלויכטן!

די העברעיִשע שפּראַך בינדט אונדז צוזאַמען מיט די וואָס האָבן פּיראַמידן געבויט; מיט די וואָס האָבן זייער בלוט אויף ירושלימס מויערן פֿאַרגאָסן, ווי אויך מיט די וואָס האָבן אויף דעם ברענענדיקן פֿײַער ״שמע ישׂראל״ געשריִען.

פֿאַרגעסן די העברעישע שפּראַך הייסט: פֿאַרגעסן די תּורה, די נבֿיאים, פֿאַרגעסן די געשיכטע, אָפּרײַסן זיך װי אַ צװײַג פֿון בױם, פֿױלן אַ קורצע צײַט און — פֿאַרשװוּנדן װערן!

נאָר מיט העברעיִש אַליין קאָנען מיר דערווײַל נאָך נישט דורכקומען...

... העברעיש מוזן מיר קענען אַלס ייִדן, נאָר — אַלס געבילדעטע מענטשן... אַלס לעבעדיקע מענטשן, מוזן מיר קענען די לאַנדשפּראַך. אין לשון־הקודש שטעקט אונדזער רעליגיע, אונדזער נאַציאָנאַליטעט, אין דער לאַנדשפּראַך — אונדזער בילדונג, אונדזער געוויינטלעך לעבן!

האַנדלען אויף העברעיש און לערנען די ביבל אויף דער לאַנדשפּראַר, זענען צוויי גאָר גלײַכע דומהייטן. צוו יי שפּראַכן מוזן מיר קענען, אויף דעם זענען מיר אין גלות! אויף דעם זענען מיר צעשפּרייט און צעזייט צווישן פֿעלקער! זואָס דאַרפֿן מיר נאָך דעם זשאַרגאָן? נאָר ווער פֿרעגט אונדז אַן עצה? עס עקסיסטירט אַ דריטע שפּראַך, דרײַ מיליאָן נפֿשות פֿירן זי. און אויב מיר ווילן די דרײַ מיליאָן נפֿשות בילדן, קאָנען מיר נישט וואַרטן ביז זיי וועלן זיד אַנדערע שפּראַכן אויסלערנען!...

ווער עס וויל דאָס פֿאָלק קענען, און ווער עס וויל דאָס פֿאָלק לערנען — ווער עס וויל דאָס פֿאָלק לערנען — דער מוז קענען רעדן און שרײַבן זשאַרגאָן וויל דער מוז קענען דעדן און דער און דער מוז פֿאָלק

... קיין שפּראַך איז אַן און פֿאַר זיך נישט הייליק, נישט גוט, נישט שלעכט. די שפּראַך איז נאָר אַ מיטל, איינער זאָל דעם אַנדערן פֿאַרשטיין און געבילדעטע מענטשן זאָלן אויף די אומגעבילדעטע ווירקן.

עס וואָלט בעסער געווען מיר זאָלן נאָר דאַרפֿן איין שפּראַך קענען, על כּל פּנים נאָר צוויי, מיר מוזן אָבער קענען אַלע דר יַיִי:...

וועט איינעם נישט וואַרפֿן, ווו יעדן פֿון אונדז וועט ... נאָר, וווּ די השגחה וועט איינעם נישט וואַרפֿן, ווו יעדן פֿון אונדז וועט אַלץ אויסקומען צו לעבן און צו ווירקן — איז בילדונג דער באַזיס, די איינ־ ציקע קוועל, פֿון וועלכער עס קאָנען אונדז בעסערע יאָרן אַרויספֿליסן... און דעריבער דאַרפֿן מיר בילדן דאָס פֿאַלק!

מיר דאַרפֿן ייִד אין מוח, מיר דאַרפֿן ליכטיק מאַכן ייִד אין מוח, מיר דאַרפֿן בילדן דאָס פֿאָלק! מיר דאַרפֿן ליכטיק מאַכן און געבן אין דער האַנט אַרײַן אַ מיטל צום לעבן, צום וואַרעם אין האַרץ און געבן אין דער האַנט אַרײַן אַ מיטל צום לעבן....

. די בילדונג — האָט אויסער נאַרן, קיין שונאים נישט.

די בילדונג איז אונדזער פּראָגראַם און מיר בעטן אַלע אמת געבילדעטע בילדונג איז אונדזער פּראָגראַם און מיר בעטן אַלע אמת מענטשן, זיי זאָלן אונדז מיטהעלפֿן בילדן דאָס פֿאַלק.

מיינט נישט, איר געבילדעטע מענטשן, אַז איר זײַט יוצא דערמיט, וואָס מיינט פֿאַר אַ גרעסערן כּלל, מכּלומרשט פֿאַר דער גאַנצער מענטשהייט.

Humanity-at-large does not yet exist. Cultural groups, distinct peoples, differing civilizations are now the actors on the stage of the world.

We do not believe in Volapük or Esperanto. We too hope for a common humanity but we shall never attain to it your way. We shall never get to it by destroying individual languages, or by annihilating separate peoples, or by extirpating differing civilizations. We want rather to enrich languages, national traits, civilizations by additional common treasures until there shall evolve out of these various units one world-culture, a universal tongue, the larger humanity.

The future is a crucible in which all metals will melt and a Golden Age will emerge. Not the Golden Age of the original Garden of Eden, before man ate of the Tree of Knowledge and of which Rousseau dreamed, but rather the Golden Age of which Isaiah prophecied: "And the whole world will be filled with the knowledge of God, as the sea is filled with water. Nation shall not lift up sword against nation nor shall man know war any longer."

We Jews have not suffered these thousands of years in order now to forget our own civilization. We want to and we have to continue our way of life, so that we may later unite with the company of mankind as equal partners with equal rights and equal shares.

We have our ideas, our concepts, our peculiar humor, our distinct approach to universal problems—help us in our growth!

In exile we have become congealed, frozen, petrified. Our culture needs thawing and revivifying.

You intellectuals, who have worked hitherto in foreign fields, you are to blame if our own acres are overgrown with weeds and thorns. There is no lack of hands elsewhere, but we, alas!, are sorely in need of hands. You have until now been active under foreign masks and hence many a person is unaware of our rôle in the world of science and scholarship. Our people had to become intellectually bankrupt because our intellectuals labored solely for foreign peoples but no foreigner labored for us.

You are flowers that came to bloom too soon on the field of humanity. Before the season for flowers of your species arrives, the frost will have nipped you, the snow covered you, the wind uprooted you.

Individuals cannot flow into the ocean of humanity — only peoples!

בילדונג

עס איז נאָך עד היום קיין מענטשהייט נישטאָ. אויף דער וועלטבינע שפּילן נאָך איינצלנע טרופּן, איינצלנע פֿעלקער, פֿאַרשיידענע ציוויליזאַציעס.

מיר גלייבן נישט אין וואָלאַפּיק, נישט אין עספּעראַנטאָ; מיר האָפֿן אויך אויף דער אַלגעמיינער מענטשהייט, נאָר נישט אויף דעם וועג וועלן מיר קומען צו איר. קיין איינציקע שפּראַך גייט שוין נישט פֿאַרלוירן, קיין איינציק פֿאַלק דאַרף נישט פֿאַרניכטעט ווערן, קיין איינציקע ציוויליזאַציע איבערגעהאַקט, דאָס אַלגעמיינע נאָר אין די שפּראַכן, אין די פֿעלקער־כאַראַקטערן, אין דער ציווילי־זאַציע וואַקסט, און עס וועט וואַקסן, ביז עס וועט ווערן איין ציוויליזאַציע, איין שפּראַך, איין מענטשהייט.

די צוקונפֿט איז אַ טיגל, אין וועלכן אַלע מעטאַלן וועלן זיך צעשמעלצן און עס וועט ווערן אַ גאָלדענע צײַט. נישט די אומוויסנדע גאָלדענע צײַט פֿון גון־עדן הקדמון, פֿון וועלכער עס האָט זיך אויך רוסאָן געחלומט, נאָר די גאָל־דענע צײַט, פֿון וועלכער ישעיה הנבֿיא זאָגט נבֿיאות: ״כּי מלאה הארץ דעה את ה׳ דענע צײַט, פֿון וועלכער ישעיה גוי אל גוי חרבֿ ולא ילמדו עוד מלחמה״ וכו׳.

נישט דערפֿאַר האָבן מיר טויזנטער יאָרן געליטן, מיר זאָלן אונדזער צי־ וויליזאַציע פֿאַרגעסן; מיר ווילן און דאַרפֿן זי ווײַטער פֿירן, אום זיך מיט דער מענטשהייט אויף גלײַכע רעכט צו פֿאַראייניקן. מיר ווילן אויך האָבן אַ חלק אין שותּפֿות, מיר ווילן אויך זײַן אין דער פֿירמע.

מיר האָבן אונדזערע אידעען, אונדזערע באַגריפֿן, אונדזער וויץ, אונדזער מיר האָבן אונדזער אידעען. — העלפֿט אונדז זיי צו אַנטוויקלען.

אין גלות זענען מיר אַ צײַט פֿאַרגליווערט, פֿאַרשטאַרט, קריסטאַליזירט געבליבן, מען דאַרף אונדזער ציוויליזאַציע אויפֿטויען, אויפֿהייבן, לעבעדיק מאַכן,

דורך אײַך, וואָס איר האָט ביז אַהער נאָר אין פֿרעמדע פֿעלדער געאַרבעט. איז אונדזער אַקער פֿאַרווילדט און פֿאַרדאָרנט געוואָרן; דאָרט פֿעלט נישט קיין איז אונדזער אַקער פֿאַרווילדט און פֿאַרדאָרנט געוואָרן; דאָרט פֿעלט נישט קיין הענט, בײַ אונדז — פֿעלן זיי ליידער צו פֿיל! דורך דעם וואָס איר האָט אין דער אונטער פֿרעמדע נעמען געווירקט, דאַכט זיך מאַנכע, אַז ער האָט אין דער וועלט־וויסנשאַפֿט קיין חלק נישט. אונדזער פֿאַלק האָט געמוזט גײַסטיק באַנ־קראָטירן, ווײַל פֿון אַנדערע פֿעלקער האָט קיינער פֿאַר אים נישט געאַרבעט, בשעת ווען אונדזערע געבילדעטע האָבן נאָר פֿאַר פֿרעמדע געווירקט.

איר זענט אויף דער וועלט צו פֿריִע מענטשהייטסבלומען; איידער פֿאַר איר זענט אויף דער וועלט צו פֿריָע זון, וועט זיי דער פֿראָסט אונטערשלאָגן, אַזעלכע בלומען וועט אויפֿשײַנען די זון, וועט זיי דער פֿראָרערן!

נישט איינצלנע מענטשן דאַרפֿן און קאַנען זיך פֿאַראייניקן נאַר — פֿעלקער!

Come back to your own people; be for it a pillar of clouds by day and a pillar of flame by night; lead it and guide it but do not run ahead and do not abandon it in the desert.

You are lighting a fire beneath the open sky, while your own family in your own house is freezing or is suffocating with smoke.

As long as there is no universal system of education for mankindin-general, then each individual is the product of his specific national entity. Though he be removed from his ethnic group as a suckling babe, his brain already contains in embryonic dormant form the hereditary talents which will afterwards awaken and be developed. He will bear the traces of his former origin unto the tenth generation.

No matter what language you speak, no matter what pearls stream from your lips, no matter what ideas you propound, your eloquence is Jewish eloquence, your wit is essentially *Galut*-wit, your intellectual acumen is reminiscent of Talmudic sagacity.

Meyerbeer cannot escape the *Kol-Nidre* melody. It meanders through his music. Heine and Börne are Jews in their every expression, in their every jest, and in their earnestness.

You belong to us. Why not tend our vineyard?

Humanity is still in its cradle. What you whisper in its ear today, it will not remember later on, for it will then be speaking a different vocabulary.

Help to educate your own poor, unhappy people! ... Don't cast them aside! The Jewish people have tremendous vitality, a wealth of energy. They are the bearer of a civilization which the world can neglect only to its own hurt, of ideas which can greatly enrich mankind.

The Jewish people are an eternal flower. By day, when the sun shines, when the human spirit progresses, this flower revives and unfolds its petals. When dark night comes, however, it shuts its petals, folds up, and is hardly distinguishable from the common weed. The sun, on reappearing, needs a long time to recognize the flower; and the flower needs an equally long time to become aware of the shining orb. Overnight the flower has become covered with dust and dirt and the light rays do not penetrate so easily.

Help the people to recognize the sun's rays as early as possible!

בילדונג 339

קומט צוריק צום פֿאָלק, זײַט אַן עמוד ענן בײַ טאָג, זײַט אַן עמוד אש קומט צוריק צום גאָר לױפֿט נישט פֿאָרױס און לאָזט אים נישט אין מידבר.

איר לייגט אָן אַ פֿײַער אונטערן אָפֿענעם הימל, בשעת ווען בײַ אײַך אין שטוב ווערט מען געפֿרוירן אָדער דערשטיקט פֿאַר רויך.

כּל־זמן עס איז קיין אַלגעמיינע בילדונג נישטאָ, איז יעדער איינצלנער מענטש אַ פּראָדוקט פֿון זײַן נאַציע; נעמט אים באַלד פֿון דער ברוסט אַוועק, אין מענטש אַ פּראָדוקט פֿון זײַן נאַציע; נעמט אים באַלד פֿון דער ברוסט אַוועקן זײַן מוח ליגן שוין אײַנגעוויקלט פֿאַרשלאָפֿענע, געירשנטע פֿעיקייטן וואָס וועלן שפּעטער ערוואַכן און אַנטוויקלט ווערן! ״גיורא עד עשׂרה דרא״!

רעדט װאָס פֿאַר אַ שפּראַך איר װילט, זאָלן זיך אײַך שיטן פּערל פֿון מױל, פֿאַרקינדעט װאָס פֿאַר אַ אידעען איר װילט; אײַער באַרעדזאַמקייט איז מױל, פֿאַרקינדעט װאָס פֿאַר אַ אידעען איר װילט; אײַער שאַרפֿזין דער ר״ן אױף נדרים, אײַער װיץ אַ געבױרענער גלות־װיץ, אײַער שאַרפֿזין שמעקט אומגעהײַער נאָך ״אַדרבה — איפּכא״, נאָך ״מאַי קא משמע לן״! ״ואם תמצא לומר״!

כּל־נַדרי קאָן מאיר־בערן נישט אַרױס פֿון קאָפּ, ער בלאָנקעט זיך אין אַלע זײַנע מעלאָדיען; היינע און בערנע זענען ייִדן אין יעדן װאָרט, אין יעדן װאָרט, אין יעדן װיץ, אין יעדן ערנצט!

.איר זײַט אונדזער, דאַרפֿט איר בײַ אונדז אין װײַנגאָרטן אַרבעטן

די מענטשהייט ליגט נאָך אין וויגל; וואָס איר רוימט איר הײַנט אין אויער. וועט זי דערנאָך נישט געדענקען, זי וועט גאָר פֿירן דעמאָלט אַן אַנדער שפּראַך.... העלפֿט בילדן דאָס אָרעמע אומגליקלעכע פֿאָלק; לאָזט עס נישט איבער

העלפט בילדן דאָס אָרעמע אומגליקלעכע פאָלק; לאָזט עס נישט איבער ביַנ פֿאַנאַטיקער אין די הענט, זיי זאָלן דערפֿון דאָס רעשט ביסל בלוט אויס־ניַנ פֿאַנאַטיקער אין די הענט, זיי מאַלן דערפֿון די דאָרע ביינער.

לאָזט עס נישט בײַ פֿאַנטאַסטער אין די הענט, זיי זאָלן עס נישט אין אַלע וויסטע מידבריות פֿאַרפֿירן! לאָזט נישט יינגלעך און ישיבֿה־בחורים פֿירן דאָס רעדל — עס איז אַ רחמנות אויף דעם פֿאַלק! מען דאַרף עס נישט לאָזן פֿאַלן! דאָס פֿאָלק האָט אין זיך אַ מאַסע לעבנסקראַפֿט, אַן אוצר ענערגיע, דאָס פֿאַלק איז אַ טרעגער פֿון אַ ציוויליזאַציע, וואָס די וועלט פֿאַרקענט, נישט צו איר נוצן, פֿון אַזעלכע אידעען וואָס וואָלטן איר שטאַרק צו ניץ געקומען. דאָס פֿאַלק איז אַן אייביקע בלום... בײַ טאָג, ווען די זון שײַנט, ווען דער מענטשנ־ די פֿאַלק איז אַן אייביקע בלום... בײַ טאָג, ווען די זון שײַנט, ווען דער קומט די פֿינצטערע נאַכט, מאַכט זי זיך צו, קאָרטשעט זיך אײַן, פֿאַרשליסט זיך אין זיך די פֿינצטערע נאַכט, מאַכט זיך, אַז עס איז אַ געוויינלעכער ליידיקער דאָרן... אַליין עס שײַנט צור די ק אויף די זון, געדויערט לאַנג איידער די זון דערקענט די בלום, אויך איידער די בלום ווערט געוואָר, אַז די זון שײַנט... איבער נאַכט ווערט זי פֿאַרשטויבט און באַשמוצט, און נישט געשווינד דרינגען דערנאָך די ליכטיקע שטראַלן דורך!

העלפֿט דאָס פֿאָלק, עס זאָל זיך באַלד אין דער פֿרי מיט דער זון דערקענען:...

### **OUR PLATFORM**

The time has come for our intellectuals to realize their responsibility to our people. Working for one's own hearth and kinsmen does not mean abadoning the banner of humanity-at-large. Today everybody must plow, sow, and cultivate his own bit of land, although—or rather because—we hope for a morrow in which there will be a common granary for mankind. To this granary all will bring their grain, their entire produce, and from this granary each person will be fed alike, without regard to his ancestry or the color of his skin...

We believe that the thunderstorms will pass away and the time will come when the earth will give us its strength and the heaven its warmth and light. We do not want our people to stand aside at harvest time and to weep over lost years on the day of rejoicing or to beg for alien bread to which will cling the sweat and toil of alien peoples.

We also want to bring a bit of corn and wheat into the common granary. We also want to be partners, junior partners, but not beggars.

We want the Jew to feel that he is a human being, participating in all common human activities, living and striving like a human being, and—if insulted, reacting to insults like a human being!

This is our objective. For this goal we ask help of the genuine intellectuals!

# וואָם ווילן מיר?

עס איז שוין צײַט, אַז אונדזער ווירקלעכע אינטעליגענץ זאָל פֿאַרשטיין, וואָס פֿאַר אַ פֿליכט, וואָס פֿאַר אַ התחײַבֿות זי האָט פֿאַרן פֿאָלק. אַז אַרבעטן בײַ זיך אין דער היים, פֿאַר אייגענע ברידער, הייסט נישט אַרויסדּאָזן די אַדֿ־ געמיין מענטשלעכע פֿאָן פֿון דער האַנט. הײַנט מוז אַרבעטן יעדערער בײַ זיך, אַקערן און זייען זײַן אָפּגעגרענעצט שטיקל דֿאַנד, אויבוואָל, אָדער בעסער, ווײַל מיר האָפֿן, אַז די צוקונפֿט וועט זײַן דער אַל גע מיין מענט שדֿע ער ווייל מיר האָפֿן, אַז די צוקונפֿט וועט זײַן דער אַל גע מיין מענט שדע כער ר שפּײַכלער, אין וועלכן עס וועלן אַרײַנקומען אַלע ווייצן, די גאַנצע תבֿואה; אַ שפּײַכלער וואָס וועט שפּײַזן אַלע גלײַך, שפּײַזן יעדן אומגעפֿרעגט, ווער זײַן זיידע איז געווען, און נישט געקוקט, פֿון וואָס פֿאַר אַ פֿאַרב זײַן הויט איז...

מיר גלייבן, אַז געוויטער, שטורעם און רעגן מוזן פֿאַרבײַגיין, עס מוז קומען די צײַט און די ערד וועט אונדז געבן איר קראַפֿט, דער הימל — וואַרעם און ליכט... און מיר ווילן נישט, אַז אין שניטערצײַט זאָל אונדזער פֿאַלק שטיין פֿון ווײַטנס, אין יום־טובֿ באַוויינען פֿאַרלוירענע יאָרן און פֿאַרשעמט בעטלען פֿרעמד ברויט פֿון פֿרעמדן בלוטיקן שווייס.

מיר ווילן אויך אַרײַנפֿירן אַ ביסל קאָרן און ווייץ אין שפּײַכלער אַרײַן, מיר ווילן אויך בעלי־בתּים זײַן, אָרעמע בעלי־בתּים, נאָר נישט קיין בעטלער.

מיר ווילן, דער ייִד זאָל זיך פֿילּן אַלס מענטשי ער זאָל אָנטייל נעמען אין אַלעם וואָס מענטשלעך איז, מענטשלעך לעבן און שטאַרבן און — באַליי־ אין אַלעם וואָס מענטשלעך פֿילן באַליידיקט אַלּס מענטש.

אָט דאָס איז אונדזער צוועק, פֿאַר וועלכן מיר בעטן הילף בײַ דער ווירק־ לעכער אינטעליגענץ.

#### ADVICE TO THE ESTRANGED

### I Times Change

Two electric balls with opposite charges are suspended not far from each other on two separate threads in mid-air. They alternately attract and repel each other.

At one moment they rush towards each other with love and longing. They want to unite. The next moment they leap away from one another in disgust and hate, seeking to put the maximum distance between themselves.

Similar reactions are observable among peoples.

"There is a time for everything," says Solomon.

There are alternating periods of attraction, of pushing towards each other, and periods of retreat, of mutual repulsion.

There are alternating historical periods: thesis and antithesis.

In periods of attraction, general humanitarian feelings develop. Hearts spin the golden threads of common human ideals and weave the web of common human interests.

In periods of repulsion each people retreats into itself, seeks solitude, takes stock of its own spiritual resources, digs into the deepest layers of its soul for buried treasures, works on its own internal growth, develops its own specific traits, spins and weaves the garment of its own intimate national life.

Thesis and antithesis! What is the synthesis?

Humanity of the future, consisting of free, independent, and culturally differentiated peoples.

This future is remote. The historic process of mutual attraction and repulsion will last a long time. The cycles are speeding up but, even so, they are still of considerable duration and human life is brief, so very brief.

A human being, whose short life with its short memories is contained within a single moment of history, regards such a moment as eternal. If this period comes to an end during his lifetime and if he himself is incapable of changing his modes of thought and his

# [צו די צוריקקומענדיקע גרים אַן עצה]

## 1 צייַטן בייַטן זיך

הענגען צוויי קײַלעכלעך, אָנגעלאָדענע מיט אַנטקעגנגעזעצטער עלעקטרי־ ציטעט, איינס נישט ווײַט פֿון צווייטן, אויף צוויי באַזונדערע פֿעדעם אין דער פֿרײַער לופֿט — טוען זיי נישט מער נאָר ציען זיך צו און שטויסן זיך אָפּ.

אַ מאָמענט נאָך אַ מאָמענט.

— אַ מאָמענט לויפֿט מען זיך אַנטקעגן מיט ליבשאַפֿט און בענקשאַפֿט אַחדות זאָל זײַן, באַהעפֿטן וויל מען זיך; און אַ מאָמענט פֿון אָפּשפּרינגען איינס פֿון צווייטן מיט עקל און האַס, און איינער נעמט פֿון צווייטן דעם ווײַטסטן וועג.

דאָס זעלבע צווישן פֿעלקער.

אַלץ האָט זײַן צײַט, זאָגט שלמה.

צײַטן פֿון צוציען, אַקעגנלױפֿן, און צײַטן פֿון אָפּשפּרינגען און אָפּשטױסן בײַטן זיך.

.דאָס זענען היסטאָרישע מאָמענטן; טעזע און אַנטיטעזע

אין מאָמענט פֿון צוציען וואַקסט דאָס מענטשלעכע, דאָס האַרציקע געפֿיל פֿאַר אַלעם וואָס מענטשלעך איז. שפּינען זיך פֿון האַרציק גאָלדענע פֿעדעם געפֿיל פֿאַר אַלעם וואָס מענטשלעכע אידעאַלן און וועבן זיך די אַלגעמיין מענטשלעכע אינטערעסן....

אין מאָמענט פֿון אָפּשטויסן ציט זיך יעדעס פֿאָלק צוריק צו זיך אַליין, וויל עס האָבן התבודדות, חשבון־הנפֿש, אַרײַנקלערן זיך אין זײַן אייגענער נשמה, שעפּן אוצרות פֿון אונטער דער באַוווּסטזיניקער שוועל. נעמט זיך יעדעס פֿאַלק צו זײַן היימיש ער אַרבעט, אַנטוויקלט עס זײַן אייגנאַרט; שפּינט און וועבט זיך דאָס אינטימע, היימיש נשמהדיקע, דאָס פֿאַלקסטימלעכע, דאָס אינדיווידועל־נאַציאָנאַלע.

און דער סינטעז?

די קינפֿטיקע מענטשהייט, װאָס װעט באַשטיין פֿון איינצלנע פֿרײַע, זעלבשטענדיקע און אייגנאַרטיקע פֿעלקער.

וויַנט איז די צוקונפֿט; לאַנג נאָך וועט דויערן דער היסטאָרישער פּראָצעס פֿון צוציען און אָפּשטױסן — די מאָמענטן בײַטן זיך װאָס אַ מאָל ראַשער, אָבער דאָך גענוג לאַנג האַלטן זיי זיך, און דאָס מענטשלעכע לעבן איז אַזױי קורץ....

habits of reacting, then this fossilized individual wants to prolong the existing historic moment by force. He cannot succeed! Human hands are too weak to arrest the wheel of time. Such a person, therefore, sits down, closes his eyes, and refuses to look at the changes that, despite his own will, take place all around him. He sits with folded hands and dreams the dream of his generation with its obsolete thesis.

This is the position in which you, assimilationists, find yourselves. Now it is rumored that you have at last awakened and opened your eyes. Now you want to work with us.

This is our triumph!

We have been aware for some time that the springtide in the relations between peoples is over and gone, and that winter is in the air. Evil winds are its harbingers. And so we have hastened home.

The gusts of winter will soon be in full blast and there is work for all hands. Walls must be sealed, the roof repaired, windows inspected, fuel stored, lights held in reserve, and — bread! We have been active for some time in our own workshop.

You remained in the houses of others; you tarried in the halls of strangers; you followed in the footsteps of foreigners.

You found their homes so bright, so rich, and our home so dark, so poor.

You, therefore, lived for them, worked for them, until they hinted to you that you were not welcome and that they did not need your help. You thereupon dispersed, in the hope that the fewer there were of you in one spot, the more likelihood was there of your being tolerated.

If two of you found yourself in the same place, one got away from the other. Two in one spot at one time might be more than the others would welcome. If one of you happened to look into a mirror and to see his own face there, he jumped aside, he did not recognize his own mask, he thought there was another person in his way.

But even the single individual was felt to be superfluous and no knives or forks were set for him at the table of the others. Coughing failed to attract their attention. Then you moved to one side, sat down in an obscure corner, closed your eyes, dreamed your day-dreams, and drowsed off.

Now you have awakened!

You want to come back! You want to work with us!

This is our triumph. But we, the victors, shall not put our foot on your necks; we shall not close our doors to you. There is no lack

לעבט אַ מענטש אַ קורץ לעבן מיט אַ קורצן זכּרון אין אַ מאָמענט. האַלט ער אים פֿאַר אייביק; ענדיקט ער זיך בײַ זײַן לעבן נאָך, און ער אַליין איז נישט פֿעיִק זיך צו ענדערן — שוין צוגעוויינט, שוין פֿאַרשטיינערט — וויל ער דעם מאָמענט אויסציען אויף ווײַטער מיט גוואַלט! און קאָן ער נישט — די מענטשלעכע הענט זענען צו קורץ, צו שוואַך — זעצט ער זיך אַוועק, מאַכט די אויגן צו און וויל ווייניקסטנס נישט זען, וואָס עס ענדערט זיך אָן אים און קעגן זײַן ווילן, זיצט ער מיט פֿאַרלייגטע הענט און חלומט זיך זיך אָן אים און קעגן זײַן ווילן, זיצט ער מיט פֿאַרלייגטע הענט און חלומט זיך וויינין דור, זײַן טעזע....

דאָס איז אײַער דיאַגנאָזע, אַסימילאַטאָרן... און צונד, זאָגט מען, האָט איר דאָס איז אײַער דיאַגנאָזע, געעפֿנט און איר ווילט אַרבעט.... זיך אויפֿגעכאַפּט, די אויגן געעפֿנט און איר

דאָס איז אונדזער נצחון.

מיר האָבן באַלד דערפֿילט, אַז דער צווישנפֿעלקער־פֿרילינג איז פֿאַרבײַ, אַז דער ווינטער קומט, בייזע ווינטן זאָגן אים אָן, און מיר זענען צוריק אַהיים.

דער ווינטער גייט, ווינטן זאָגן אים אָן — אַרבעט פֿולע הענט, מען מוז די ווענט פֿאַרקלעפּן, דעם דאַך באַשלאָגן, די פֿענצטער באַוואָרענען, אָנגרייטן פֿאַרהייצונג, באַלײַכטונג און — ברויט... און מיר האָבן זיך באַלד צו דער היימישער ווערקשטעל געזעצט....

איר זײַט אין פֿרעמדע הײַזער, אין פֿרעמדע זאַלן געבליבן, פֿאַר פֿרעמדע פֿיס זיך געשלענדערט.

דאָרט איז אַזױ ליכטיק, אַזױ רײַך, און די היים איז אַזױ אָרעַם, אַזױ טונקל....

האָט איר אַ פֿרעמד לעבן געלעבט, פֿרעמדע אַרבעט געטון. האָט מען אײַך געגעבן אַנצוהערן, אַז מען דאַרף אײַך נישט, אַז דאַרט פֿעלן קיין הענט. אײַד געגעבן אָנצוהערן, אַז מען דאַרף אײַך נישט, אַז דאָרט פֿעלן קיין הענט. האָט איר זיך צעוואָרפֿן, זאָל זײַן וואָס ווייניקער אױף איין אָרט, אפֿשר װעט מען אײַך איבערלאָזן....

האָבן זיך צוויי פֿון אײַך אױף איין אָרט געטראָפֿן, איז איינער פֿון צווייטן אָפּגעשפּרונגען — נישט צוויי מיט אַ מאָל, צו פֿיל און צו גרויס אין די אויגן. איז עמעץ פֿון אײַך צופֿעליק קעגן אַ שפּיגל געגאַנגען, זיך אַליין דערזען, איז ער אָפּגעשפּרונגען. ער האָט זײַן מאַסקע נישט דערקענט; געמיינט, אַ צוויי־טער גייט....

און זענען די איינצלנע אויך איבעריק געוואָרן, האָט פֿאַר איינצלנע אויך פֿאַרפֿעלט מעסער און גאָפּל בײַם פֿרעמדן טיש, און קיין הוסטן האָט נישט געהאַלפֿן — האָט מען זיך אָפּגערוקט אָן אַ זײַט, געזעצט אין אַ פֿאַרשאָטנט ווינקעלע, די אויגן פֿאַרמאַכט און געחלומט און אײַנגעדרימלט....

אָט איר אײַך צונד אױפֿגעכאַפּט!

אַרבעט ווילט איר, און צוריק ביי אונדז!

ווי געזאַגט — דאָס איז אונדזער נצחון. מיר וועלן אָבער קיין פֿוס, אַלס זיגער אויף אײַער האַלדז נישט שטעלן, מיר וועלן פֿאַר אײַך אונדזער טיר זיגער אויף אײַער האַלדז נישט שטעלן וועט קיין אָרט צו אַרבעטן פֿאַר אײַך נישט פֿאַרמאַכן; בײַ אונדזער ווערקשטעל וועט קיין אָרט צו אַרבעטן פֿאַר אײַך

of work for you in our workshop. We shall admit you as one of us, but we shall watch you carefully. We shall make sure that you do not sow the wrong seed-mixture, that you do not spin and weave threads of diverse qualities, that you do not introduce into our midst foreign contraband.

With us this is now a time for spiritual accounting and stock-taking, for holy work; and all hands that participate must be clean.

Times change! Formerly there was jubilation when one of the estranged returned to our midst. We pointed to him with pride and we held him up for all to see.

We are no longer so poor!

If you want to take from us, we shall gladly let you have of our own, our warmth, our intimacy.

If you want to give to us, however, we should like to know what you are giving. Is it gold or is it spurious currency?

Times change!

#### II

#### HOME-COMING

Are we correct in assuming that you are coming back because of homesickness, because you have become conscious of your duties to the people of your origin, because you want to renew your severed bonds with your relatives, brothers and sisters, fathers and mothers? If you really want to return, then do so in all honesty....

Come, see, hear, learn, study, and, until you have amassed knowledge of our ways, maintain silence!...

Don't come back to preach to us the ideas of others and to plant in our midst the culture of others. We say, all roads lead to the ideal man, but each people has its own specific road. You say, let us change roads, let us exchange cultural values? We want to develop our own hearth and worship at our altar in our own way. You ask us to throw out our own hearths and to borrow the fire of strangers for our altar.

We shall not stop up your loud mouths. But we should like to give you the following advice:

If you compare, do so honestly. If you talk of exchanging, then use honest weights and measures and place comparable goods on the two sides of the scale.

נישט פֿעלן — מיר װעלן אײַך אױפֿנעמען, צולאָזן, נאָר קוקן אײַך אױף די הענט....

איר זאַלט נישט אײַנשפּאַנען און נישט זייען קיין כּלאָים, נישט שפּינען און וועבן קיין שעטנז, איר זאָלט נישט אַרײַנפֿירן קיין נישט־כּשרן קאָנ־ טראַבאָנד....

עס איז ביני אונדז חשבון הנפש, עבודת הקודש, און כשר מוז זי זינין און ריין....

צײַטן בײַטן זיך... אַ מאָל איז מיט יעדן גר געווען ששון ושימחה, עס האָט אונדז אָנגעפֿילט מיט שטאָלץ: זעט, ווער עס איז צוריקגעקומען!

מיר זענען שוין היינט נישט אַזוי אַרעם!

ווילט איר בײַ אונדז נעמען: וואַרעמקייט, היימישקייט, אונדזער אייגנס — וויפֿל איר ווילט....

רעפֿעראַנס־ װילט איר אונדז געבן, מוזן מיר וויסן וואָס, גאָלד אָדער פּרעפֿעראַנס־ רענדלער!

צינטן בינטן זיך!

2

### צוריק אחיים

יויקלמט איר ווירקלעך צוריק, ווײַל, ווי מיר גלייבן, עס האָט זיך אויפֿר. געוועקט אין אײַך אַ שטיקל בענקשאַפֿט, עס איז געקומען צום וואָרט דאָס געפֿיל פֿון פֿליכטן קעגן אַ פֿאָלק, פֿון וועלכן מען שטאַמט, און איר ווילט געפֿיל פֿון פֿליכטן קעגן אַ פֿאָלק, פֿון וועלכן מען שטאַמט, און איר ווילט ווירקלעך צוריק אָנקניפּן די פֿעדעם וואָס איר האָט איבערגעריסן מיט אײַערע איגענע: קרובֿים, שוועסטער און ברידער, און אפֿשר נאָך טאַטע־מאַמע — טוט איר עס ווירקלעך בשלמות, טאָ טוט עס אויך ער לעך.

... טו ייַ ג ט וו ייַ ג ט דעמאָלט — ש וו ייַ ג ט ייַ ר...

ייערע פריידיקן זייערע אידעען, אַרײַברענגען זייער קולטור... מיר, ווי געזאָגט, פֿאַרטײַטשן: פּריידיקן אידעען, אַרײַברענגען זייער קולטור... מיר, ווי געזאָגט, פֿאַרטײַטשן: פּרידיקן פֿרעמדע אידעען, פֿלאַנצן פֿרעמדע קולטור... מיר זאָגן: אַלע וועגן פֿירן צום מענטש, נאָר יעדעס פֿאָלק האָט זײַן וועג; און איר זאָגט: טוישן פֿירן צום מענטש, נאָר יעדעס פֿאָלק האָט זײַן וועג; חלופֿין מיט קולטורווערטן! מיר ווילן אַנטוויקלען דאָס היימישע דעם וועג! חלופֿין מיט קולטורווערטן! מיר ווילן אַנטוויקלען דאָס היימישע און אייגנאַרטיקע, איר הייסט עס אַרויסוואַרפֿן און נעמען פֿרעמד פֿײַער צום מזבח....

מיר וועלן אײַך דאָס מויל נישט פֿאַרמאַכן...

נאָר אַן עצה ווילן מיר אײַך אין פֿאָרויס געבן, די דריטע עצה:

ערלעכע ערלעך. חלופֿין איז אויך אַ געשעפֿט, נאָר ערלעכע פֿאַר ביידע וואָגשאַלן: מאָס און וואָג! די זעלבע סחורות אויף ביידע וואָגשאַלן:

Take equivalents for your comparative evaluation! ...

If you speak of superstitions, compare our *Kaddish* and our religious provisions for the souls of the dead with the methods in use among others.

Or take our *Gehenna*, our post-mortem penal institution, with its maximum sentence of twelve months, and compare it with the eternal hell that others hold out as a possible prospect.

Perhaps, you don't like our Prayer-Book? Let us see what is in it.

"May awe of Thee, O God, come over all Thy works and fear of Thee over all that Thou hast created! May all join in unison to do Thy will with all their heart!"

These are the prayers of a Jew. Have you more beautiful prayers to offer?

What does a Jew ask for when he recites his daily prayers? Peace, and may there be no shedding of human blood! Justice, and may evil pass away like smoke and the rule of wantonness disappear from the earth!

Are your prayers better?

A Jew waits for Messiah to come and to redeem the world from fear and pain, from the cataclysmic conflicts between rich and poor. All shall enjoy the earth. This means, in popular imagination, that bread and clothes shall grow, ready-made, on trees.

Do you have more winged ideals?

Did you ever compare our folksongs with those of others? Or, our folktales with those, for example, of the Grimm Brothers? Do you find among us, as you do find among them, songs and tales of robberheroes, sly deceivers, and seven-league boots?

You want to compare laws?

Do compare our Sabbath, our day of rest for all, God and man, lord and slave and cattle, with their religious equivalent, their Sunday. Do compare our ancient laws on how to treat strangers with the laws in force today, in your vaunted twentieth century, among the freest and most humanitarian peoples, whom you are holding up as models.

I have stressed those cultural items which you ask us to discard and which we rather select for further development, those cornerstones which we put down as a foundation for our cultural sanctuary, those sparks which we gather and fan into a brilliant fire.

Are you serious about an exchange? Will we not be getting the poorer bargain?...

פֿאַרגלײַכט גלײַכס מיט גלײַכס! עקוויוואַלענט נעמט!...

?ואַבאַבאַנעס?

פֿאַרגלײַכט אונדזער קדיש יתום און דעם פּרק משניות צו עלית נשמה מיט די מיטלען וואָס אַנדערע באַנוצן צו דעם צוועק....

אַבערגלויבן?

אָט, נעמט אונדזער גיהנום, אונדזער יענער־וועלטיקע קאַטאָרגע, מיטן מאַקסימום פֿון צוועלף חדשים, און פֿאַרגלײַכט מיטן אייביקן פֿרעמדן....

געפֿעלט אײַך פֿילײַכט דער סידור נישט?

אויף אַלע װערק; דײַן אַנגסט — אױף אַלע װערק; דײַן אַנגסט — אױף אַלע װאָס איז באַשאַפֿן.... אַלעם װאָס איז באַשאַפֿן....

״זאָלן אַלע מאַכן איין בונד צו טון דײַן ווילן מיטן גאַנצן האַרץ!״ אַזוי בעט אַ ייִד. איר האָט שענערס?

און װאָס פֿאַרלאַנגט אַ ייִד פֿון סידור אַרױס? שלום, עס זאָל נישט פֿאַר־ גאָסן װערן קיין מענטשלעך בלוט, און גערעכטיקייט:

דאָס בייזע זאָל אַװעק מיטן רױך, די הערשאַפֿט פֿון מוטװיליקייט זאָל. פֿאַרשװינדן פֿון דער ערד״.

איר האָט בעסערס?

און אויף משיחן וואַרט אַ יִּד, ער זאָל קומען אויסלייזן די וועלט פֿון שרעק און פּײַן, פֿון קאַטאַקליזמען צווישן אָרעם און רײַך... אַלץ זאָל זײַן פֿאַר שרעק און פּײַן, פֿון קאַטאַקליזמען צווישן אָרעם און רײַד... אַלץ זאַל זייַן אויף אַלע; פֿאַלקסטימלעך הייסט עס: ברויט און קליידער זאָלן וואַקסן גרייט אויף די ביימער....

איר האָט געפֿליגלטערע אידעאַלן?

האָט איר אַ מאָל פֿאַרגלײַכט אונדזערע פֿאָלקסלידער מיט אַנדערעי? אונ־ דזערע פֿאָלקס־דערציילונגען מיט די, למשל, וואָס די ברידער גרים האָבן געזאַמלט? האָט איר בײַ אונדז יענע גזלנים געפֿונען, יענע איבערשפּיצטע אויס־ נאַרער אין די זיבנמײַלנדיקע שטיוול?

געזעץ?

פֿאַרגלײַכט שבת. דעם טאָג פֿון רוען פֿאַר אַלע, פֿאַר גאָט און לײַט, פֿאַרן האַר און פֿאַרן קנעכט, און פֿאַרן פֿי, מיטן רעליגיעזן אינסטיטוט זונטאָג. פֿאַרן האַר און פֿאַרן קנעכט, און פֿאַרן פֿי, מיטן רעליגיעזן אינסטיטוט זונטאָג. פֿאַרגלײַכט אונדזערע אַמאָליקע געזעצלעכע באַציונגען צו פֿרעמדע, מיטן איינציקן אויסנאַם פֿון קרבן פּסח, מיט די הײַנטיקע — אין צוואַנציקסטן יאָר־ אינציקן אויסנאַם פֿון קרבן פּסח, מיט די הײַנטיקע די קוקןן) בײַ די פֿרײַסטע, הונדערט (איר האָט דאָך אַזוי ליב אויפֿן זייגער צו קוקןן) בײַ די פֿרײַסטע, הומאַניטאַרסטע פֿעלקער (איר זוכט דאָך דאָס גוטע נאָר אין דער פֿרעמד) ....

און דאָס זענען דאָד עבן די קולטור־מאָמענטן וואָס איר הייסט וואַרפֿן, און מיר הייבן אויף און אַנטוויקלען. די ווינקלשטיינער וואָס מיר לייגן אַלס פֿונדאַמענט צו אונדזער קולטורעלן הייליקטום, די פֿונקען וואָס מיר זאַמלען און פֿאַכען אויף אַ גרויס ליכטיק פֿײַער!

מיינט איר ערנצט מיטן טוישן? וועלן מיר זיך נישט גענאָרן? ...

A final bit of advice to all assimilationists:

If you want to talk to our people, talk with less arrogance!

Respect for an ancient people, yes, respect for the most ancient of peoples! No less than others was this people able to conquer and govern a land and defend it to the last drop of blood against the heroic armies of world-powers. Yes, it could do so better and more gloriously than all of them. And even afterwards, it produced a long, long chain of generations of warriors who continued to battle for holy convictions to the last drop of blood.

Respect for a people whose history is the only tragedy of worldwide, heroic proportions, a history of unceasing self-sacrifice and of extreme martyrdom for an idea!

No wonder that you, frivolous worldly individuals, left us: you deserted those who preach the joy of living and are forced to endure suffering and you escaped to those who preach suffering and live a life of joyous abandon....

Like black ravens, you now come and croak to us of our decline, but you do not terrify us.

We heard your kind in Egypt, Persia, Assyria, Babylonia, Greece, Rome, and ever since. We are accustomed to such talk.

Worlds are not built or destroyed by talk like yours.

Preach what you will. The wind carries sound. But preach with respect!

If you do not want to suffer with our people, you need not do so. If you cannot love our people, it can get along without your love. But don't fail to respect it!

Bow your frivolous heads before the eternal warrior, the eternal people!

Bow your heads deep, deep, to the very ground!

נאָר בײַם אַדיע, מוז איך אײַך זאָגן דאָס לעצטע װאָרט, געבן די לעצטע... עצה:

ווי אַזוי איר וועט נישט רעדן מיטן פֿאַלק... — מיט דרך־ארץ רעדט!

דרך־ארץ פֿאַרן אַלטן, פֿאַרן עלטטטן פֿאָלק, וואָס אײַננעמען און באַצווינגען דרך־ארץ פֿאַרן אַלטן, פֿאַרן עלטטטן פֿאָלק, וואָס אײַננעמען און באַצווינגען אַ לאַנד און שיצן עס קעגן די העלדישע וועלטאַרמייען ביזן לעצטן טראָפּן האָט עס געקאָנט גלײַך מיט אַלע! און פֿיל בעסער און שענער פֿון אַלע! און דער־נאָך, אַ לאַנגע, לאַנגע שנור פֿון דורות קעמפֿער, קעמפֿער ביזן לעצטן טראָפּן בלוט פֿאַר איבערצייגונגען!

דרך־ארץ פֿאַר אַ פֿאָלק, וואָס זײַן געשיכטע איז די איינציקע העראָישע דרך־ארץ פֿאַר אַ פֿאָלק, וואָס זײַן געשיכטע איז די אוממענטש־וועלט־טראַגעדיע: אַן עפּאָכע פֿון מסירת־נפֿש, קידוש השם און די אוממענטש־לעכסטע פּײַן און ליידן פֿאַר דער אידעע!

עס איז קיין ווונדער נישט, וואָס איר, לײַכטזיניקע עולם־הזהניקעס, זײַט אַ װעק: איר זײַט אַנטלאָפֿן פֿון די וואָס פּריידיקן לעבן און מוזן לײַדן און די וואָס פּריידיקן ליידן און לעבן אַ גוטן טאָג!...

יי. קומט איר נאָך ווי שוואַרצע ראָבן, און קראַקעט אונדז: אונטערגאַנג! עס שרעקט אונדז נישט.

מיר האָבן עס פֿון אײַער גלײַכן אין מצרים געהערט, אין פּרס, אַשור, בבֿל, יוון און רוים — געוווינט דערצו....

נישט פֿון אײַער װאָרט װערן װעלטן צעשטערט און װעלטן געבױט!

פריידיקט וואָס איר ווילט, דער ווינט טראָגט! פּריידיקט

אָבער מיט דרך־ארץ!

ווילט איר נישט לײַדן צוזאַמען מיטן פֿאָלק, נעמט דעם וועג! קאָנט איר עס שוין נישט ליבן, מען וועט זיך באַגיין! אָבער אַכטן מוזט איר עס!

בייגט די לײַכטע קעפּ פֿאַרן אייביקן קעמפֿער. פֿאַרן איי־ ביקן פֿאַלק!

צו דער ערד!

# ESCAPING JEWISHNESS

## I

#### THE DANGER

Among the daily problems, conversion of Jews to Christianity is again in the forefront of discussion and Jewish public opinion has begun to react.

We are being consoled that conversion is not a mass movement, that it is not buttressed by any theory, that it is not being agitated by any effective propaganda.

Jews are not being baptized in hordes. They are finding their way to the cross individually and furtively, like thieves in the night. Some even continue contributing to Jewish causes in order to distract attention from their desertion. Their conversion often remains a deep secret until the hour of their death and burial, a secret which at most is shared by their families.

Mr. X or Mr. Y has left us. It is disgraceful, painful! At the same time, however, there is the comforting thought: now the rest of us have a little more living space; we have one competitor less; one more Jew can be admitted to the university or college; there is more room to breathe.

From the Jewish national viewpoint, nevertheless, conversion is not to be dismissed so easily. No matter how one looks at it, there is no doubt that it is a sign of decadence.

Danger lies not in the number of the renegades but in the ease and frivolousness of these conversions.

Jewish history before our time knew of forced conversions, martyrs who weakened under the severest suffering and the most inhuman torture and who saved themselves from death by baptism.

Jewish history also records conversions which came about as a reaction to a false messianic movement, when the last spark of hope was extinguished, when the last connecting thread snapped, when everything went up in smoke.

We have also heard of the ordeals of military conscripts and of Jews in dark dungeons who were condemned to death on false

# וועגן וואָם פֿירן אָפּ פֿון ייִדישקיים

## 1 די געפֿאַר

אויף דער אָרדענונג פֿון טאָג, הייסט עס אויף דער צײַטונגשפּראַך, — אויף דער אָרדענונג פֿון טאָג, הייסט אויך דער צײַטונגשפּראַדע. האָט זיך צווישן אַל דאָס בייז, געשטעלט אויך די שמד־פֿראַגע.

און די געוויינלעך געדולדיקע ייִדישע עפֿנטלעכע מיינונג האָט אָנגעהויבן רעאַגירן....

יין שמד־באַוועגונג, טרייסט מען זיך, איז נישט פֿאַראַן; קיין שמד־... טעאָריע ווערט נישט געפּריידיקט, קיין שמד־אַגיטאַציע ווערט נישט געפּריס. נישט מען אָפּריידיקט מען אָפּריי...

איינציקווײַז און דערצו שטיל אויף די נעגל, ווי גנבֿים, שלײַכן זיי זיך אַרייט אין קלויסטער אַרײַן; מאַנכע הערן נישט אויף צו צאַלן דעם ייִדישן גער מיינדע־שטײַער, מען זאָל פֿון זייער שאַנד נישט וויסן. עס בלײַבט גאַנץ אָפֿט, ביז טויט און באַגרעבעניש, אַ פּערזענלעכער סוד, העכטטנס אַ פֿאַמיליע־גער היימניש....

עמעץ איז אַװעק — אַ חרפּה, אַפֿילו אַ האַרצװיטאָג! אָבער דערבײַ גיט מען, נישט װילנדיק, אַ טראַכט: פֿאָרט פֿרײַער געװאָרן אין אונדזער ענגשאַפֿט... אַראָפּ אַ ייִדישער קאָנקורענט פֿון מאַרק, געעפֿנט זיך אַ װאַקאַנס אין אוניװער־ סיטעט, אין גימנאַזיע; לײַכטער אָפּצועטעמען....

און דאָך איז עס, פֿון העכערן נאַציאָנאַלן שטאַנדפּונקט, נישט אַזוי לײַכט צו דעָר איז איז עס... נעמען; אָנשטעקנדיק צי ניין -- אַן "אונטערגאַנג" איז עס...

און נישט אין דער צאָל פֿון די אָפּטריניקע שטעקט די געפֿאַר, נאָר אין דער לײַכטקייט, באַ — אין דער לײַכטזיניקייט פֿון שמד....

אונדזער געשיכטע האָט ביז אַהער געוווּסט פֿון אַנוסים: מאַרטירער ווּאָס האָבן פֿאַרלאָרן די קראַפֿט אומצוקומען אויף קידוש־השם, אונטער די שרעק־ לעכסטע ליידן און אוממענטשלעכער פּיַיַן....

מיר זענען געוויינט צו שמדות אַלס רעאַקציע נאָך אַ פֿאַלשער משיח־ באַוועגונג: דער לעצטער פֿונק פֿון האָפֿענונג איז אויסגעגאַנגען, דער לעצטער בינדנדיקער פֿאָדעם האָט געפּלאַצט — אַלץ אַוועק מיטן רויך....

מיר ווייסן און פֿאַרשטייען קאַנטאָניסטן. און די אַלטע חייבֿי מיתות אין די פֿינצטערע קאַזעמאַטן פֿאַר פֿאַלשע בילבולים, וואָס האָבן זיך מיט אַ ביסל די פֿינצטערע קאַזעמאַטן פֿאַר אַמלשע בילבולים. ....

accusations and who saved themselves from undeserved gallows by letting themselves be sprinkled by a bit of holy water.

We also recall Spinoza, whom our own blind fanaticism expelled from our midst, and the poets Heine and Börne, who could not spread their wings in the dark narrow ghetto.

But we are not faced nowadays with such tragic motives. We are rather faced with petty pretexts, with Jews who jump across to another faith whenever this is the least bit profitable.

Conversion is no longer tragic or even tensely dramatic. It has become a light comedy, a farce! There must be something rotten in Denmark! In certain circles, Jewishness has become weakened to such an extent that it does not offer the slightest bulwark against the temptation of baptism.

Our weakness constitutes our danger.

It is therefore important to find out why and how our Jewishness is being weakened and undermined. It is important to face directly the question of the flight from Jewishness.

#### II

## IN SEARCH OF CLARITY

Jewishness has been weakened.

But what is Jewishness?

"We are Jews!"

But what does this mean?

We often say: "We want our children and children's children to remain Jewish."

But what do we have which we can hand down to them?

What is this so-called Jewish heritage?

When somebody leaves us, against our will, we say to him: "You have become a renegade!"

But if the question is put: "A renegade from what? What did he forswear? Whom did he abandon? What is this Jewishness of which he became an apostate?" — there is no answer. Instead of clarity, we are treated to several varieties of stammering and different degrees of vagueness. Each stammerer refutes the other and each vague reply excludes the other.

Such a condition is possible because Jewishness is interpreted differently by each age, each social class, and even each individual. Every interpretation lays claim to be the only true form of Jewishness.

Some take institutions in which the Jewish spirit is embodied at

און נישט מיט שפּינאָזעס, וואָס אונדזער אייגענער בלינדער פֿאַנאָטיזם און נישט מיט שפּינאָזעס, וואָס פֿון מחנה אַרויסגעטריבן, האָבן מיר צו טון... און נישט מיט היינעס און בערנעס, וואָס האָבן אין ענגן פֿינצטערן געטאָ נישט געקאָנט אויסשפּרייטן די פֿליגל....

מיר האָבן צו טון מיט קלייניקייטן: אין די ספֿערן, וווּ מען טרעפֿט זיך אויג־אין־אויג מיטן קלענסטן פּיצל עולם־הזה, שפּרינגט מען איבערן ייִדיש־ קייט אַריבער ווי איבער אַ שטרוי....

עס איז שוין קיין טראַגעדיע נישט, קיין דראַמע; עס איז אין די ספֿערן אַ לײַכטע קאָמעדיע געװאָרן, אַ פֿאַרס! און עפעס האָט געמוזט פֿאַרדאָרבן װערן אין אונדזער  $_{v}$ דענישן קעניגרײַך $_{v}$ , דאָס ייִדישקייט אין געװיסע ספֿערן איז צו שװאַך געװאָרן און קאָן זיך דאָרט נישט װערן קעגן מינדסטן און קלענסטן שמד־מאַטיוו ....

אין אונדזער שוואַכקייט שטעקט די געפֿאַר.... און דעריבער איז די פֿראַגע פֿון ״די וועגן וואָס פֿירן אָפּ פֿון ייִדישקייט״ אַזוי וויכטיק.

> 2 עם מוז קלאַר ווערן

דאָס ייִדישקייט איז אָפּגעשוואַכט געוואָרןזּ״ אָבער — וואָס איז אָזוינס ייִדישקייטי?

"מיר זענען מיר יידן!"

אָבער מיט וואָס?

מיר זאָגן גאַנץ אַפֿט:

מיר ווילן, אונדזערע קינדער און קינדסקינדער זאָלן בלייַבן ייִדן..... אַמיר ווילן, אונדזערע קינדער און קינדטרער זיי איבערצוגעבן? אַבער וואָס האָבן מיר זיי איבערצוגעבן

אין וואָס זאָל באַשטיין די ירושה?

און איז עמעץ, קעגן אונדזער ווילן, פֿון אונדז אַוועקגעגאַנגען, זאָגן מיר אים:

דו ביסט אָפּטריניק געװאָרן! —

שטעלט מען אָבער די פֿראַגע:

וו אָס אַוועקגעגאַנגען? אין וו אָס געפֿעלשט? וו ע מען אָפּטרי־ — פֿון וו אָס איז אַזוינס דאָס ייִדישקייט וואָס יענער האָט פֿאַרלאָזט? ניק געוואָרן? וואָס איז אַזוינס דאָס ייִדישקייט וואָס יענער האָט

הייבט מען אָן שטאַמלען.

שטאַמלט יעדער אויף זײַן אַרט און שטייגער.

ווענדט איין שטאַמלען אָפּ דאָס צווייטע. און איין נישט־קלאָרער ענטפֿער שליסט אויס דעם צווייטן.

און דאָס געשעט, ווײַל יעדע צײַט, יעדער פּלאַץ, יעדער קלאַס, און גאַנץ אָפֿט יעדער מענטש באַזונדער, האָט זײַן ייִדישקייט און וויל האָבן אַ מאַנאָפּאַל אויפֿן ייִדישקייט.

a certain historic moment in a certain land and substitute these institutions for Jewishness as a whole.

Others take linguistic symbols that vary with time and space, the language of the Jewish religion, philosophy, morality, etc., and substitute these symbols for the living creative content.

Still others substitute for the vital, growing organism its shroud, which varies with clime and era.

The *eternal* is jammed and compressed into a fleeting *moment*. Thus it comes about that people of the same ethnic kinship, who happen to live in different places and at different times, fashion their Jewishness out of their narrow perspective, out of their brief tran-

sitory existence.

Moreover, they often succumb to a mirage; they accept *foreign* forms as their own; they deem their imitation of foreign ways to be normal Jewish ways originating in Sinai.

Was not the Polish clerical gown declared most holy by some? Do not others look upon the sacrificing of a rooster during the week before Atonement Day as of the essence of Judaism?

Do not still others regard as worse than apostasy the disbelief in spirits and in angels, even though the former is Persian and the latter Babylonian in origin?

It is about time to renounce, once and for all, what is merely symbolic, transitory, accidental, and to seek what is eternal, essential, fundamental.

Jewishness is the Jewish way of looking at things.

More precisely, Jewishness is the universal spirit as it is embodied in the Jewish soul.

Jewishness is that which makes the Jews, in eras of national independence, feel free and enables them to fashion institutions as embodiment of their national creative will. Jewishness is, in such times, joy, ecstasy, zestful living.

Jewishness is that which creates, in troubled eras, institutions for defense, for prevention of danger, for protecting itself and its members. Jewishness is, in such times, a call to battle and a challenge to heroism.

Jewishness is that which must, in times of dependence and weakness, retreat into its shell, conserve its resources, endure in silence, and wait for better days. Then Jewishness is hope and pain, messianic dreams and other-worldliness. Then it demands real sacrifice, נעמט מען אינסטיטוטן, אין וועלכע עס באַקליידט זיך אויף אַ געוויסן פּלאַץ, אין אַ געוויסן מאָמענט דער ייִדישער גײַסט, אויפֿן אָרט פֿון ייִדישן גײַסט. געוויסן מאָמענט דער גײַסט.

נעמט מען, לויט צײַט און אָרט פֿאַרענדערלעכע סימבאָלן — די שפּראַך פֿון דער ייִדישער רעליגיע, פֿילאָסאָפֿיע, וועלט־אָנשויונג, מאָראַל אד״גל און מען שטעלט עס אויפֿן אָרט פֿון לעבעדיקן שעפֿערישן אינהאַלט....

נעמט מען אױפֿן אָרט פֿון מענטש, װאָס לעבט און אַנטװיקלט זיך, זײַן טױט קלייד װאָס ער טױשט לױט אָרט און צײַט.

דריקט מען אַרײַן דאָס אייביקע מיט דער פֿויסט אין אַ שווינדנדיקער מינוט ....

דֿעבן מענטשן, אויבוואָל פֿון איין געשדעכט, אויף פֿאַרשיידענע ערטער און דעבן מענטשן, אויבוואָל פֿון איין געשדערער זײַן ייִדישקייט פֿון זײַנע פֿיר איילן, לויט פֿאַרגענגלעך לעבן. פֿון זײַן קורץ פֿאַרגענגלעך לעבן.

און גאַנץ אָפֿט געשעט אַ נאַרישער טויש: ווערט נאָך דאָס פֿרעמדע אָנגענומען פֿאַרן אִייגנס, די אונטער־סוגעסטיע (השפּעה) פֿון פֿרעמדע, נאָכ־ געמאַכטע, געהאַלטן פֿאַר אָריגינעל, פֿאַר מסיני....

איז דען די פּוילישע זשופּיצע נישט פֿאַרהייליקט געוואָרן?

איז דען בייַ טייל כּפּרות־שלאָגן נישט קיין ייִדישקייט?

איז דען דער װאָס לייקנט אין שדים פֿון פּרס און מלאָכים פֿון בבֿל בײַ מאַנכע נישט ערגער װי געשמדט?

פֿון פֿאַרבײַגייענדיקע מאָמענטן, צײַטלעכע צייכן און סימבאָלן מוז מען זיך, ווי ווײַט מיר גייען צו אונדזער ציל, איין מאָל פֿאַר אַלע מאָל אָפּזאָגן.

מיר זוכן דאָס אייביקע.

דעם תוך, דעם עצם ענין.

ייִדישקייט איז די ייִדישע וועלט־אַנשויונג.

און ווילט איר:

די װעלט־אידעע װאָס זוכט איר פֿאַרקערפּערונג אין דער מאַטעריע, אין דער געשטאַלט, אין װעלכער זי שלאָגט זיך אָפּ אין דער ייִדישער נשמה.

יידישקייט איז דאַס -

וואָס באַשאַפֿט, אין צײַטן פֿון זעלבשטענדיקייט, פֿרײַהייט, און מאַכט אינס־ טיטוטן צו איר אַנטפּלעקונג און פֿאַרקערפּערונג — און דעמאָלט איז זי פֿרײד און גליק, עולם־הזה!

וואָס באַשאַפֿט אין צײַט פֿון שטרײַט — אינסטיטוטן צום אָפּװער, צום פֿאַרהיטן, צום שיצן זיך און די איריקע, און דעמאָלט איז זי קאַמף און פֿאַרהיטן, צום שיצן זיך און די איריקע. העלדן־געזאַנג.

This Jewishness, for which we demand sacrifices, must be clearly and precisely defined.

Formerly people thought that a person was born as a *tabula rasa*, a blank slate on which life with its stylus made imprints. Today we know that the individual participates actively in the learning process, that man enters upon the struggle with his environment equipped with a certain heritage, with a certain psychic configuration, with a certain will-power, with traits that determine his success or failure in the struggle for existence.

What is true of the individual also holds for the nation.

With what did we enter upon the world arena? What do we want? What cultural thread do we weave into the web of the world? What is our tone in the universal harmony? What will be lacking, if we were lacking?

What is Jewish and what is non-Jewish? In what way do we differ from others?

What must we protect? For what must we sacrifice ourselves? For what must we battle?

What does our life stand for and what would our death signify?

#### III

### THE JEWISH WAY

Nomadic blood. A wandering clan in the desert.

Implanted in its blood—honesty and justice. Of these qualities does it fashion its God, a God who accompanies it on all its wanderings and is therefore not formed of wood or stone, a God who moves and lives.

A sublime concept of the deity, a free and breath-taking concept of a boundless, limitless universe.

When the desert is left behind and inhabited lands are traversed, this clan of wanderers cannot mingle with the peoples settled in those lands. There is mutual repulsion. The nomadic clan, therefore, lives apart. Finally, it seeks to escape from tensions and pressures by obtaining a territory of its own.

It conquers a land. The God of the clan becomes the God of the chosen people in the chosen land. The clan ceases its wanderings. It establishes in its land a temple for its God.

It has not the heart to exterminate the native inhabitants. Honesty, implanted in its blood, does not permit it to erect a fence against

און וואָס מוז, אין צײַטן פֿון אונטערטעניקער שוואַכקייט, זיך אײַנציען, אײַנציען, באַהאַלטן אין "פּינטעלע ייִד"; אָפּוואַרטן און אױסהאַלטן, שװײַגנ־ דיק, די בעסערע צײַטן — און דעמאָלט איז זי האָפֿענונג, ליידן און פּײַן... משיח־חלומות און עולם־הבא.

און דעמאַלט פֿאַרלאַנגט זי אַפּפֿער....

און דאָס ייִדישקייט, פֿאַר װעלכן מיר פֿאַרלאַנגען די אָפּפֿער, מוז קלאָר און דײַטלעך באַצייכנט װערן....

מען האָט אַ מאָל געמיינט, אַז דער מענטש ווערט געבוירן אַ ליידיקער טאַוול (טאַבולאַ ראַזאַ) און דאָס לעבן קומט מיט זײַן גריפֿל און שרײַבט; הײַנט ווייסט מען שוין, אַז דער מענטש איז אויך טעטיק, אַז לעבן איז פּראָצעס און קאַמף צווישן מענטש און מיליע, מענטש און נאַטור, אַז דער מענטש קומט אויף דער וועלט שוין מיט אַ גרייטער ירושה, מיטן זאָמען פֿון זײַן ווילן, אויף דער וועלט שוין מיט אַ גרייטער ירושה, מיטן זאָמען פֿון זײַן וועט פֿון אייגנאַרטיקער קראַפֿט, מיט זײַן לעבנס־ און קאַמפֿס־פֿעיִקייט, צי ער וועט פֿאַלן....

דאָס זעלבע איז מיט דער נאַציע.

מיר זואָס ווילן מיר אויף דער וועלט געקומען? וואָס ווילן מיר? וועלכן קולטור־פֿאָדעם שפּינען מיר אין וועלטגעוועב אַרײַן? וואָס איז אונדזער טאַן אין דער וועלט־האַרמאָניע? וואָס וועט פֿעלן, אַז מיר וועלן פֿעלן?

וואָס איז "ייִדיש". וואָס איז "נישט־ייִדיש" — מיט וואָס אונטערשיידן מיר זיך פֿון אָנדערעיִ?

וואָס האָבן מיר צו שיצן? פֿאַר וואָס זיך אָפּפֿערן? צוליב וואָס שטרײַטן? וואָס איז אונדזער לעבן, וואָס איז אונדזער טויט?...

### 3 די פֿאַרפֿרעמדמע אינמעליגענץ

ַנאָמאַדן־בלוט: אַ וואַנדער־פֿאַמיליע אין דער וויסטעניש.

אינעם בלוט — ערלעכקייט, גערעכטיקייט. און אַזוי איז זײַן גאָט װאָס װאָנדערט מיט אים, און איז דעריבער נישט פֿון האָלץ און נישט פֿון שטיין, נאָר אַ באַװעגלעכער, לעבעדיקער גאָט.

אָן ערהאַבענער גאָטבאַגריף; אַ פֿרײַער און אָפֿענער וועלטבאַגריף, אָן גריף, אָן גרענעצן, אָן אונטערשיידן....

און פֿאַרלאָזט מען די וויסטעניש און ווערט געוואַנדלט איבער לענדער, קאָן מען זיך מיט די אײַנגעזעסענע נישט מישן, קעגנזײַטיק שטויסט מען זיך אָפּ, לעבט מען באַזונדער, אַנטלױפֿט מען, ענדלעך, פֿון דרוק און צוואַנג און מען זוכט זיך אַ באַזונדער לאַנד....

ווערט עס באַצוווּנגען, דער פֿאַמיליע־גאָט ווערט דער גאָט פֿון אויסגער וויילטן פֿאָלק אינעם אויסגעוויילטן לאַנד. עס וואַנדלט נישט מער, עס האָט זײַן טעמפּל אין לאַנד.

נאָר אויסראָטן די אײַנװױנער האָט דאָס האַרץ נישט געלאָזט, אַרומ־ צוימען דאָס לאַנד פֿאַר פֿרעמדע, באַשװערן זיי דאָס לעבן אין לאַנד האָט די outsiders or to make their life difficult. Justice, implanted in its blood, does not permit it to attack and to subjugate other peoples. Hence, it remains a little people in a separate state—a state of priests, a holy people.

In the course of time it succumbed.

This people was, however, the creator of its state and not a mere product of a state. It was the builder of the temple for its God and not a group gathered together haphazardly for common worship at a shrine. It was the architect of the social, cultural, and economic forms in the land and not the product of a land's melting-pot. Hence, this people survives the loss of its independence, its state, its language, its temple, and all its cultural and economic forms. It again sets out on its wanderings over the face of the globe and its God continues to wander with it.

Its former instinctive apprehending of God and the world now becomes a conscious concept of greater clarity. Israel becomes a universal people. The God, who does not abandon it and who suffers exile along with it, becomes a God of the universe. The lands of the diaspora, the entire world, becomes the arena of conflict between the one God and the many gods. The one God will triumph!

The world is not yet free of war and bloodshed, of servitude, exploitation, pain, and oppression, since God is still above the world and has not yet entered into its essence.

The time will come, however, the time must come, God will judge all peoples and cleanse the world, Messiah will appear. We will bring him. We, the weakest of peoples! We, God's martyred people! Imprisoned in diverse economic systems, encased in all kinds of social and political structures, suffering under the domination of manifold provincial codes of law, differing local patriotisms, foreign arrogance, and superior force, enduring all the disabilities of minority-status and all the torture imposed upon the weak in a world where might is dominant—our people still persists and still remains true to itself.

It retains the remembrance of its ancient state as a golden memory of its youth and it still has as its guiding-star its vision of the messianic world-state of the future. Out of past memories and future hopes it spins its legends and weaves its symbols. Irradiated by unswerving confidence and by holy faith, it never succumbs to despair. When surging billows loom ahead, it bows its head to let them pass and then it raises its head again up to heaven, to its God. If trouble comes, it endures and then forgets easily and quickly. It wants to carry on,

ערלעכקייט נישט ערלויבט. באַפֿאַלן און באַצווינגען אַנדערע פֿעלקער האָט די גערעכטיקייט נישט געקאָנט. אַ קליין פֿאָלק, אַ באַזונדער שטאַט — אַ שטאָט פֿון גערעכטיקייט נישט געקאָנט. איז עס מיט דער צײַט געפֿאַלן....

איז אָבער דאָס פֿאָלק געװען זײַן שעפֿער, נישט דער פּראָדוקט פֿון זײַן שטאַט; דער בױער פֿון טעמפּל פֿאַר גאָט, נישט דורכן טעמפּל צונױפֿגעקליבן און פֿאַראײניקט, דער אײַנריכטער פֿון דער סאָציאַלער קולטור־עקאָנאָמישער פֿאָרעם אין לאַנד, נישט אין איר טיגל אַ צוזאַמענגעשמאָלצענער – לעבט דאָס פֿאָלק איבער זײַן פֿרײַהײט און זײַן שטאַט אַזױ װי זײַן שפראַך און זײַן טעמפּל, פֿאָלק איבער זײַן פֿרײַהייט און זײַן שטאַט אַזױ װי זײַן שפראַך און זײַן טעמפּל, מיט אַלע זײַנע קולטור־עקאָנאָמישע פֿאָרמען, און גייט נאָך אַ מאָל װאַנדערן איבער דער װעלט... און גאָט גייט װײַטער מיט!

ווערט בײַ אים דער אינסטינקטיווער באַגריף פֿון גאָט און וועלט קלאָרער, באַווּסטזיניקער; ווערט פֿון פֿאָלק אַ וועלטפֿאָלק; דער גאָט וואָס פֿאַרלאָזט נישט באַווּסטזיניקער; ווערט פֿון פֿאָלק אַ וועלטפֿאָלק דער וועלט... ווערט די און לײַדט גלות מיט אים צוזאַמען — אַ גאָט פֿון דער וועלט... ווערט די וועלט, דאָס גאַנצע גלות־פֿעלד — די אַרענע פֿון שטרײַט צווישן איינציקן גאָט און געטער... זיגן וועט גאָט!...

די וועלט איז נישט פֿרײַ פֿון צאַנק און קריג, פֿון צוואַנגאַרבעט, רויב און פּײַן און אונטערדריקונג... ווײַל גאָט איז נאָך איב ע ר דער וועלט, נאָך אין איר פּײַן און אונטערדריקונג... נישט אַרײַנגעדרונגען....

נאָר די צײַט װעט קומען, זי מוז קומען... גאָט װעט מישפּטן די פֿעל־ קער און רייניקן די װעלט, משיח װעט קומען... מיר װעלן אים ברענגען, מיר, די שװאַכסטע, די מאַרטירער פֿון גאָטס נאָמען! און אַרײַנגעשפּאַרט אין אַלערליי עקאָנאָמישע סעפּאַראַט־סטרוקטורן, אַרײַנגעפֿליישט אין אַלערליי סאָציאַל־פּאָ־ ליטישע קערפּערשאַפֿטן, לײַדנדיק אונטער דער הערשאַפֿט פֿון פּראָװינציאַ־ ליטעט־אימפּעראַטיוון, פּאַטריאָטיזמען, מוטװיליקייט און אייבערמאַכט, און בײַ דער געװעלטיקונג פֿון אייבערהאַנט און מאַכט, איבערטראָגנדיק אַלע קװאַלן דער מינדערהייט און שװאַכקייט — לעבט דאָס פֿאַלק און בלײַבט זיך געטרײַ!

האָט עס זײַן געװעזענעם שטאַט הינטער זיך אַלס גאָלדענע יוגנט־ערינע־רונג און זײַן קינפֿטיקן װעלטשטאַט, זײַן משיח־װעלט — פֿאַר זיך אַלס פֿירנדיקן שטערן, שפּינט זיך דאָס פֿאָלק פֿון ביידע זײַנע לעגענדן, װעבט עס זײַנע סימ־באָלן; באַשטראַלט פֿון בטחון, פֿון הייליקן גלױבן, און פֿאַלט קיין מאָל נישט באָלן; באַשטראַלט פֿון בטחון, פֿון הייליקן גלױבן, און פֿאַלט קיין מאָל נישט אַרײַן אין מרה־שחורה! קומט אַ װאַל אַקעגן, בייגט עס אַ װײַלע אַראָפּ דעם קאָפּ און הייבט אים באַלד צום גאָט אין הימל צוריק; און קומט אַ צרה — האַלט עס זי אױס, פֿאַרגעסט זי לײַכט און באַלד.... עס װיל נישט געדענקען און דערמאַ־

to survive its tortures. It wants to experience Messiah or at least the travails foreboding his approach.

Thus does this people live, hope, and keep faith....

Jewish life must burst into blossom again. With the Bible as germinating seed and with folk symbols and folk legends as dew and rain, the field will sprout again, the people will revive, the Jews will rise once more to suffer anew for their truth and will reaffirm their faith in ultimate victory.

The flag of a Jewish renascence must be raised again, the banner of Messiah, world-judgment, and world-liberation, the symbol of a future free humanity.

This is the mission of the eternal people, the world-people, a mission to be carried through in all phases of Jewish life, by the Jewish home, the Jewish school, the Jewish theatre, the Jewish book, and everything Jewish.

#### IV

#### LIKE UNTO THE NATIONS

Renaissance! — a single word without qualifications as to time and space, a mere word, yet it bears the seed from which will sprout a world, our Jewish world.

Renaissance! — a proud and mighty word but not new! It goes back to the prophets of old. It embodies the Messianic idea—rebirth!

Ideas are eternal. They merely change forms in the course of evolution.

Renaissance—this word, in its purest Messianic connotation, has not yet come upon the scene.

After the retreat of clericalism and the collapse of the walls of the ghetto, our prison but also our fortress, Jewishness was too depressed and too weak for an immediate rebirth. It was out of breath for a while.

One diagnostician felt for its pulse and could not find it, or else he was slightly deaf and did not hear it, and so he concluded:

"Jewishness is dying!"

He felt sorry for it:

"Once it was so magnificent. It gave God to the world!"

Then he consoled himself:

"Jewishness does leave a wealthy heritage behind. Jewishness was great and dignified in its day. It has a claim upon the world's reverence."

נען זײַנע יסורים! אַבי ווײַטער, אַבי איבערלעבן די קוואַל, אַבי משיחן דער־ לעבן.... כאַטש די חבֿלי משיח!

אַזוי לעבט, האָפֿט און גלייבט דאָס פֿאַלק....

אויף ס'ניַנַ מוז אויפֿבליצן אַ ייִדיש לעבן, די ביבל מוז געטראָגן ווערן צום פֿאָלק אַלס זאָמען, די ייִדישע פֿאָלקסטימלעכע סימבאָלן און לעגענדן, אויף ס'ניַנַ אויפֿגעפֿרישט, וועלן זיַן טוי און רעגן! אויפֿלעבן וועט דאָס פֿעלד, אויפֿלעבן אועט דאָס פֿאַלק, אויפֿוואַכן צום לײַדן פֿאַרן אמת און צום פֿעסטן גלּויבן אין זיַנן זיג! ...

אויפֿגעהויבן מוז ווערן די פֿאָן פֿון ייִדישן רענעסאַנס. פֿון משיח און וועלט־באַפֿרײַונג — פֿון דער קינפֿטיקער פֿרײַ־ וועלט־מישפּט, און וועלט־באַפֿרײַונג — פֿון דער קינפֿטיקער פֿרײַ־ער מענטשהייט!

דאָס איז די מיסיע פֿון אייביקן פֿאָלק, פֿון װעלּטפֿאָלק, דאָס מוז געבן דאָס ייִדישע טעאַטער, דאָס ייִדישע טעאַטער, דאָס ייִדישע דאָס ייִדישע איז. דאָס ייִדישע בוך און אַלץ וואָס ייִדיש איז.

### 4 ...פכל הגויים

און מעכטיק שטאָלץ איז דאָס װאָרט, און נישט נײַ; עס איז דאָס אַלטע פּראָפֿעטן־װאָרט! דאָס משיח־װאָרט!

אייביק זענען די אידעען, זיי טוישן נאָר, אין דער אַנטוויקלונג, די פֿאָרעם. איז אָבער דאָס וואָרט אין זײַן ריינקייט אויף ס׳נײַ נאָך נישט געזאָגט געוואָרן....

ווען דער אָפּגעשוואָכטער קלויסטער האָט אָפּגעצויגן, ווען די מויערן פֿון געפֿאַלן, געטאָ וואָס איז געווען אונדזער תּפֿיסה און פֿעסטונג צוזאַמען זענען געפֿאַלן, איז דאָס ייִדישקייט צו דערשלאָגן געווען, צו שוואַך דערצו — עס איז צײַט־איז דאָס יוייַליק אָן אָטעם געבליבן.

זוכט איינער דעם פּולס און געפֿינט נישט. אָדער טויבלעך איז ער און זוכט איינער דעם פּולס און געפֿינט נישט. אָדער הערט אים נישט, מאָכט ער:

- עס זאָגט אָפּ דאָס ייִדישקייטיִ
  - און אַ שאַד איז עס אים:
- אַ מאָל אַזאַ נגידה געווען, דער וועלט אַ גאָט געשענקט! אַ מאָל אַזאַ
- און ער טרייסט זיך: אַ ירושה לאָזט עס, דאָס ייִדישקייט:
- אויף כּבּוד פֿון װעקסל אויף כּבּוד פֿון אַ ייִחוס אַ גרויסן! אַן אייביק געצויגן װעקסל אויף כּבּוד פֿון דער װעלט!

Finally, he resigned himself to the inevitable:

"Nothing can exist forever. Religion (and Jewishness was for him nothing more) belongs to the past. Even Christianity, the younger and the stronger religion, is on the decline. Let us give Jewishness its due; let us sew for it a nice shroud; let us select for it a prominent spot in the mythological cemetery. Jehovah was, after all, mightier than Jupiter."

A second diagnostician approached Jewishness with more piety. He advised:

"Don't just bury it. Embalm it! Keep it petrified in its present form unto all eternity! Let it remain as an historic monument for archeologists — an eternal joy for them!"

This means, in other words, that the Jewish nation has abdicated. It has gone from the contemporary stage. What remains of Jewishness would make a fine tombstone to be put on this nation's grave.

There are, however, Jews who refuse to abdicate.

A nation does not die so easily.

Blood is thicker than water. The national instinct persists. It is at times befogged, silenced, deluged by worldly considerations, but then it reawakens more vigorous, more vociferous than ever.

Besides, where can a Jew go? Doors and gates are not wide open to receive him. The Gentile stomach is not so large and not so robust that it can digest more than a mere handful of select individuals. Rich bankers and politicians, famous scientists, singers, and violin-players can somehow be ingested and assimilated, but not all Jews.

If the Jewish masses are left behind, they exercise a magnetic attraction, drawing even the élite back into the Jewish orbit and preventing any easy escape.

The individuals who do not accept baptism to ease the path for their children and children's children therefore often arrive at the following conclusion:

"We who are within the Jewish fold cannot remain static. We too must move on. The stream of life goes forward and will carry us along. But not with all our baggage. We have too much baggage. It is so bulky and not nice at all. Let us reduce it to a minimum and let us make it more tidy-looking."

So one operation after another is performed. Surgeons cut into dead cells and not a drop of blood appears. Not a groan is heard. Perhaps there is a moaning of the divine spirit in some ruin or other, but nobody pays attention.

און ענדיקט רעזיגנירט:

אייביק לעבן קאָן מען נישט! די ציַטן פֿון רעליגיע (און ייִדישקייט — אייביק לעבן קאָן מען נישט! די ציַטן פֿון רעליגיע (און ייִדישקייט איז פֿאַר אים נישט מער!) זענען איבער הויפּט פֿאַרביַיַ... אַפֿילו דער קלויסטער, דער שטאַרקערער, דער ייִנגערער, פֿאַלט ... דאַרף מען דעם ייִדישקייט זײַן רעכט טון, פֿיַנע תכריכים נייען, אויפֿן מיטאָלאָגישן בית־עלמין אַ בכּבֿוד אָרט גע־פֿינען ... יאַוע איז דאָך גרעסער פֿאַר יופּיטער!

:האָט אַ צווייטער מער פּיעטיזם און ראָט

נישט באַערדיקן זאָל מען, נאָר באַלזאַמירן! זאָל עס, ווי עס איז. — פֿאַרשטיינערט בלײַבן — אויף אייביק! אַ היסטאָרישער מאָנומענט, פֿאַר אַל־ טערטומס־פֿאָרשער אַן אייביקע פֿרייד!

הייסן הייסט עס:

איר דאָס שטעלט איר דאָס — אָפּגעגאַנגען, אָפּגעדאַנקט האָט די ייִדישע נאַציע, שטעלט איר דאָס ייִדישקייט אירס אַלס מצבֿה אױפֿן קבֿריִ...

ווילן אָבער נאָך אַנדערע נישט אָפּטרעטן....

נישט אַזוי ליַיכט שטאַרבט אַ נאַציע....

עס האַלט דער נאַציאָנאַלער אינסטינקט. עס האַלט דער נאַציאָנאַלער אינסטינקט.

עס ווערט אַ מאָל פֿאַרטומלט, פֿון אַ שטיק שרײַענדיק עלם־הזה איבער־ געשריגן און ער פֿאַרשווײַגט אַ ווײַלע — וועקט ער זיך אָבער שפּעטער נאָך געשריגן און עטראָפֿט נאָך העכער, נאָך גוואַלדיקער!

און וווּ אַהין אָפּטרעטן?

נישט אָפֿן זענען נאָך טירן און טויערן!...

דער גווישער מאָגן איז נישט אַזוי ברייט און נישט אַזוי געזונט, יחידי־ סגולה באַנקירן גרויסע, פּאָליטיקער, באַרימטע געלערנטע, זינגער, וויאָלין־ שפּילער בעמט ער אויף און פֿאַרדײַעט נאָך ווי עס איז... אַלע פֿאַר־ דײַען קאָן ער נישט....

און בלײַבט דאָס "געזינדל". ציט עס צוריק צו זיך ווי אַ מאַגנעט, לאָזט עס נישט רוען....

און שמדט מען זיך נישט צוליב קינדער און קינדסקינדער, טראַכט מען אַזוי:

גיין מוז מען, בײַם ייִדישקייט בלײַבן קאָן מען נישט, דער שטראָם פֿון לעבן טראָגט, מוז עס מיטנעמען!

נאָר נישט אין גאַנצן!

עס איז אַזוי גרויס, אַזוי אומגעלומפּערט שווער און — אַזוי נישט שיין! פֿאַרקלענערן און פֿאַרצירן....

און אָפּערירן לאַזט זיך עס.

מען שנײַדט אין טױטע פֿאָרמען, און עס גײט קײן טראָפּן בלוט, און מען הערט קײן קרעכץ!... אפֿשר ברומט ערגעץ אַ שכינה אין אַ חורבֿה — װער הערט זי?

To tear out page after page from the Prayer-Book is so easy! Religious books are really most beautiful—on library shelves! Let us clean up the Jewish home and put in a Christmas tree. Then the home will look nice.

What remains of Jewishness belongs in the synagogue and can be left in care of the rabbi. But the rabbi must look like a decent human being! The pastor's costume is so becoming! The rabbi should wear one like it. The synagogue must be modernized. It must be renamed the temple. It must be stripped of its poor features, because poverty is always disgusting.

The prayers are therefore emasculated of poetry, sacrificial-ritual, and references to Zion as the land of Israel. They are translated from the Hebrew into the vernacular. They can no longer shock anyone. They are not even called prayers but merely Divine Services. Once a year ought to suffice for them.

It is true that such Divine Services fail to attract. They have lost something indefinable which did attract. Well, let organ-music be introduced. Perhaps a choir of girls will attract youth to the temple's portals. Furthermore, the intimate, heart-warming but rather unelaborate ancient melodies must be changed. They must resound as sonorously as in a church.

Besides, if they cannot resound on the Sabbath, let them peal on Sunday.

As long as something remains!

Judaism is thus cut to style, whipped into shape, perfumed, but still there is no real life. Older people pay lip-service out of a sense of reverence but youth keeps aloof. Reform Judaism is bankrupt.

A new physician appears on the scene. He acknowledges the failure of the reforms and prescribes:

"Don't touch! The soul has departed, the form has remained. Hold on to the form! The wine has been drunk or has evaporated. The barrel has remained. Hold on to the barrel! Pour in fresh wine! Fresh contents are easy to obtain! There is no dearth of wine-dealers. The forms change, but what of it? Formerly, Aristotle was the acknowledged authority, now it is Herbert Spencer, tomorrow it will be somebody else. Just hold on to the barrel. Look about for an empty and safe cellar, in which to store the barrel."

The barrel-idea is also an idea. But ideas have their vogue and then they cease to be in vogue.

און ווי לינכט עס רעיטן זיך בלעטער פֿון סידור אויס! ווי שיין עס זעען אויס די ספֿרים אין אַרכיוו! ווי פֿעיַן אָפּגערייניקט איז געוואָרן די ייִדישע שטוב, נעם און שטעל אַ יאָלקע, זי פּאַסט!

דאָס געבליבענע שטיקל ייִדישקייט וועט בלײַבן אין שול, 5אַרזאָרגן וועט זי דער רבֿ....

דער רבֿ מוז אָבער אויסזען ווי אַ מענטש... דעם פּאַסטאָרס טראַכט איז דער רבֿ מוז אָבער אויסזען ווי אַ מענטש... און די שול מוז ווערן סינאַגאָגע, מוז אַזוי שיין, מאַכט אים עפעס אַזוינס... און די שול מוז ווערן סינאַגאָגע, מוז ווערן טעמפּל... יענץ איז אַ דלות, און דלות עקלט....

און אָן פּייט, קרבנות און ארץ־ישראל איז דאָס געבעט, אַפֿילו אויף דײַטש איבערזעצט, גאָרנישט "שאָקינג"... עס איז "גאָטעסדינסט", ווייניקסטנס אויף איבערזעצט, אין מאַל אין יאַר ....

אמת. עס ציט נישט, עס האָט עפּעס פֿאַרלאָרן פֿון דעם װאָס האָט געד צויגן — וועט דער אָרגל ציִען, אַ מיידלכאָר װעט שלעפּן די יוגנט בײַ די האָר... און דער שטיל האַרציקער, נאָר אָרעמער סיני־ניגון מוז געענדערט ווערן, עס מוז שאַלן! ווי אין קירך!

און קאָן מען נישט שבת וועט עס שאַלן זונטאָגי

עפעס מוז בלייבן!

און מען שנײַדט, ענדערט, פּערפֿומירט — און טויט בלײַבט טויט... די אַלטע האַלטן זיך ווי עס איז... אויס פּיעטיזם... די יוגנט אַנטלױפֿט — די רעפֿאַרם באָנקראַטירט....

קומט אַ ״נײַער״ מענטש און מאַכט אַ גוטע מינע צום שלעכטן שפּיל, ער איז קעגן יעדער רעפֿאָרם:

רירט נישט! די נשמה איז אַוועק, די פֿאָרעם איז געבליבן, די הויפּט־ — זאַך איז עבן די פֿאָרעם! ... דעם וויַן טרינקט מען אויס, אָדער ער ווערט אויס־ זאַך איז עבן די פֿאָרעם! איז דאָס פֿאָס!

האַלט זיך פֿעסט אָן פֿאַס און גיסט אַרײַן פֿרישן װײַן! לײַכט צו באַקומען! װײַנהענדלער פֿעלן נישט... עס טױשן זיך נאָר די פֿירמעס. אַ מאָל איז געװען אַריסטו, הײַנט — ספּענסער, מאָרגן — װײס איך װער....

האַלט זיך נאָר אָן פֿאַס!...

זוכט נאָר אַ פֿרײַען און זיכערן קעלער, וווּ עס אַנידערצושטעלןיִּ...

— איז די "פֿאַס־אידעע" אויך אידעע

קומט אָבער די צײַט אױף אידעען, פֿאַלן זיי פֿון דער מאָדע אַרױס.

The estranged, who are expelled from Europe or who return to us voluntarily because of pity for the poor tortured people or because of newly awakened reverence or because of homesickness, they bring us the news:

"You are a people!"

Well, we Jews have known this fact for a long time. There is no language richer in terms for race and people than the Hebrew. The estranged re-discoverers of the Jewish people do not stop at this point, however. They add:

"A people—but nothing more!"

They did not feel more and they did not see more, while away from us.

"A people and nothing more!"—a dangerous statement requiring careful inspection.

### V

#### THE DIFFERENCE

A stranger, looking at our Jewish tradition with foreign eyes or at least through foreign spectacles, sees something uncanny. Unable to understand it, he calls it abnormal.

Goethe once said: "Where a concept is lacking, a word takes its place."

Abnormal may mean above normal as well as below normal. Genius and insanity are both abnormal. The atavistic criminal and the prophetic revolutionist are both abnormal.

Since biblical days it has been known that the Jews are not normal: "A people to live alone, a single people in the land, a single chosen people in the world."

The abnormal must be correctly evaluated. And one must be absolutely objective in all evaluations, even when it concerns the individual himself and his own nation.

To evaluate means to compare, but not for the purpose of equalizing or of fitting into a Procrustean bed, rather for the purpose of finding points of difference, diverging characteristics.

This is the method used by individuals. The higher the individual, the more often does he engage in introspection, and the more often does he ask himself: why? to what end?

He does not subordinate himself to any other individual; he does not ask anyone else for a justification or an endorsement of his existence; he does not base his *raison d'être* upon his usefulness to his peers or his similarity to others.

די צוריקגעטריבענע, אָדער צי פֿון דאָרט צוריקגעטריבענע, אָדער די צוריקגעטריבענע, אָדער אַנין, אויס רחמנות צום אָרעמען, געפּלאָגטן פֿאָלק אָדער אויס פּיעטיזם און אַליין, אויס רענקשאַפֿט צוריקגעקומען, האָבן אונדז די בשורה געבראַכט: דערוועקטער בענקשאַפֿט צוריקגעקומען, האָבן

איר זענט אַ פֿאָלק! —

דאָס האָבן מיר אייגנטלעך לאַנג געוווּסט, קיין שפּראַך אין דער וועלט האָט נישט אַזוי פֿיל באַצייכענונגען אויף ראַסע און פֿאָלק ווי העברעיִש, נײַ איז געווען נאָר דער צוגאָב:

"נישט מער!"

זיי האָבן מער נישט געפֿילט און בײַ די פֿרעמדע מער נישט געזען! זיי האָבן מער נישט מער״ — דאָ הייבט זיך אָן די געפֿאַר!  $_{^{\prime\prime}}$ 

5

### דער אונטערשיד

קומט מען פֿון ערגעץ צוריק און מען קוקט אויף אונדזער ייִדישער טראַר דיציע מיט פֿרעמדע אויגן אָדער ווייניקסטנס, אויף פֿרעמדע ברילן, זעט מען עפּעס אויסטערלישס.

:קאָן מען דאָס אויסטערלישע נישט פֿאַרשטיין, זאָגט מען

!נישט נאָרמאַל —

יוווּ עס פֿעלט דער באַגריף, ווערט געשאַפֿן דאָס וואָרט!״.

נישט נאָרמאַל" קאָן אָבער זײַן אַזױ אונטער, װי איבער דער. נאָרמע, נישט נאָרמאַל קאָן זײַן שגעון און געניע.

נישט נאָרמאַל איז דאָס פֿאַרברעכעריש־אַטאַוויסטישע און צו גלײַך דאָס ראָפֿעטיש־רעוואָלוציאָנערע.

אַז "נישט נאָרמאַל" האָט מען שטענדיק געוווּסט:

עם לבֿדד ישכּון — גוי אחד באָרץ — חטיבֿה אַחת בעולם.... דאַרף אָבער דאָס ״נישט נאָרמאַלע״ אָפּגעשאַצט ווערן....

אויף אַלעם, זיך אַליין נישט אויסגעשלאָסן, מוז מען קוקן מיט אַ פֿרײַ אָפֿן אויג. אַלץ מוז געשאַצט ווערן, אַזוי דער מענטש ווי די נאַציע, ווי ווײַט מעגלעך איז אָביעקטיוו.

בײַם שאַצן פֿאַרגלײַכט מען, אָבער נישט כּדי אויסצוגלײַכן, אין אַ געשטעלט סדום־בעטל צופּאַסן, נאָר כּדי צו געפֿינען דאָס נישט־ גלײַכע, דאָס אייגנאַרטיקע.

אַזוי אייגנטלעך, טוט אויך דער איינצלנער מענטש.

וואָס העכער דער מענטש איז, אַלץ אָפֿטער פֿאַרטיפֿט ער זיך אין זיך אַליין, אַלץ באַטראַכט ער זיך אַליין פֿרעגנדיק: צו וואָס? נאָך וואָס?

ער וואַרפֿט זיך קיינעם, אויסער זיך, קיין אַנדערן איינצלנעם מענטש נישט אונטער, ער זוכט בײַ קיינעם נישט קיין רעכטפֿאַרטיקונג פֿאַר זײַן לעבן, קיין הסכּמה אויף זײַן עקסיסטענץ, ער וועט זײַן רעזאָן ד'עטר נישט גרינדן אויף נוצלעכקייט פֿאַר זײַנס גלײַכן אָדער אויף ענלעכקייט צו אים,

He engages in introspection because he wants to find himself; he wants to purify himself of inferior traits; he wants to cherish and develop his own originality; he wants to maintain his uniqueness; and he is ready to do battle and to sacrifice his last drop of blood for his right to live his own life.

Such a superior person, seeking to evaluate objectively, applies as a measure the summit to which he must strive in accordance with his nature, the goal towards which his ego must direct its efforts.

This summit is his guide; by this goal does he judge himself.

He is not bankrupt. His past supplies him the material with which to know himself. He does not liquidate his life. He does not judge and evaluate himself on the basis of his momentary status. His goal in the future, his striving toward it, his faith in it, are the justification for his present life.

The same principle holds for peoples.

If I inquire into my Jewishness, I do so for my own sake. I seek its goal in the future on the basis of the material in its creative past.

The present, with its formalism and its ossification, I leave out of account. The present is our decadence, our moment of decline.

Just as the judge of the individual man is his ideal of the manto-come, so the judge of the individual nation is its ideal of its own national future, when its specific stream will flow into the sea of common humanity.

I confront my unique people with its ideal of its national future and I ask: Am I of greater value or of lesser value than others? I know that I am different.

My past tells me: Serve no other Gods save the one and only God. Erect your temple in the midst of your land, in Jerusalem.

Thrice yearly shall you come to the temple to show yourself before God, to offer up your sacrifice, to thank him, to pray to him, and to serve him.

One people, one land, one temple, one law, one God.

Unity everywhere, in every breath and atom of the universe.

No temple and no altar may be erected at any other place and no sacrifices may be made elsewhere even to the one God—upon penalty of death.

The temple is, however, to serve all, all.

The stranger may come and pray. God will listen and accept the sacrifice. Whosoever calls in the name of the one God is numbered among his children. From Zion the law is to go out to all the peoples.

ער פֿאַרטיפֿט זיך אין זיך, װײַל ער װיל זײַן זיך אין זיך געפֿינען, דאָס געפֿונענע פֿון מינדערװערטיקן רייניקן, דאָס מערװערטיקע פֿלעגן, אַנט־װיקלונג פֿאַר ציל און צװעק שטעלן, און דערפֿאַר איז ער גרייט צו שטרײַטן צו קעמפֿן ביזן לעצטן טראָפּן בלוט, צו אָפּפֿערן זײַן לעבן....

בײַ דעם פּראָצעס קוקט אױף זיך דער העכערער מענטש פֿון נאָך אַ הער כערן שטאַנדפּונקט: פֿון דער הייך, צו וועלכער ער מוז, לויט זײַן נאַטור, שטרעבן... פֿון זײַן און װײַטסטן פּונקט אױף זײַן לעבנסװעג.

דער אַזוי פֿאָרגעשטעלטער איך איז זײַן אימפּעראַטיוו, זײַן ריכטער.
ער איז נישט באַנקראָט, און די פֿאַרגאַנגענהייט גיט אים נאָר דאָס מאַטעריאַל
צום זיך ערקענען, ער ליקווידירט זײַן לעבן נישט, און זײַן איך אין דער קעגנ־
וואַרט איז נישט זײַן ריכטער און שאַצער — זײַן איך אין דער צוקונפֿט איז
זײַן שטרעבן און גלויבן און דער רעכטפֿאַרטיקער פֿון זײַן לעבן....

דאָס זעלבע מיט פֿעלקער....

זוך איך מײַן ייִדישקייט, זוך איך עס פֿאַר מיר, זוך איך עס אין דער זוך איך מײַן ייִדישקייט.... צוקונפֿט, אױפֿן גרונט פֿון מאַטעריאַל אין דער שעפֿערישער פֿאַרגאַנגענהייט.... די קעגנװאַרט, דאָס ״געלערנטע חומש מיט רשי״ לאָז איך אַרױס — דאָס איז אונדזער דעקאַדאַנס, אונדזער אַפּפֿאַל.

איז דער ריכטער פֿון איינצלנעם מענטש זײַן איבערמענטש; און דער ריכ־טער פֿון דער נאָציע נישט קיין אַנדערע נאָר די נאָציאָנאַלע צוקונפֿט — איר שטראָם, ווען ער פֿליסט אַרײַן אין דער פֿרײַער מענטשהייט אַרײַן ....

פֿאַר דער נאַציאָנאַלער צוקונפֿט שטעל איך די אייגנאַרט פֿון מײַן פֿאָלק (האָט װער אַן "אַתה", זײַן "אַתה בחרתנוּ!״) און פֿרעג:

?בין איך מינדער־ אָדער מער־ווערטיק

אַז נישט גלײַך, דאָס ווייס איך. —

מען פֿאַרגאַנגענהייט דערמאַנט:

וועסט נישט דינען קיין אַנדערע געטער, נאָר דייַן איינציקן גאָט.

אין מיט פֿון דײַן לאַנד. אין ירושלים, וועסטו זײַן טעמפּל שטעלן.

דרײַ מאָל אין יאָר װעסטו צום טעמפּל קומען, פֿאַר גאָט זיך באַװײַזן, אים דרײַ מאָל אין יאָר װעסטו צום טעמפּל דײַן אָפּפֿער גענענען, אים דאַנקען, בעטן און דינען....

איין פֿאָלק, איין לאַנד, איין טעמפּל, איין געזעץ, איין גאָט ....

און אַלץ ווערט פֿאָרמירט צוזאַמען, אין איין אַטעם....

ערגעץ אַנדערש טאָר קיין טעמפּל נישט זײַן און קיין מזבח. ערגעץ אַנד דערש, ווען אויך דעם איינציקן גאָט, טאָר קיין קרבן נישט ווערן גענענט, קיין ווײַרויך אויף דער פֿאַן גערייכערט — דאָס ווערט באַשטראָפֿט מיט טויט!

און דאָך איז פֿאַר אַלע דער טעמפּל....

מעג קומען דער פֿרעמדער און בעטן. גאָט וועט צולייגן זײַן מעג קומען דער פֿרעמדער און ווער עס וועט רופֿן דעם נאָמען פֿון איינ־

The Jewish national idea—a world-idea.

Do other peoples have it?

Do the Germans, French, English, Russians, and other European peoples have a national world-ideology, a national world-religion, or national world-ideals?

We do have German philosophy, meaning philosophic books written in German for Germans, but not a German philosophic idea for world-happiness.

There are French ideals, but for the French nation only: France is to be great, powerful, adored, and to bask in glory.

There are ideals for England: "I am to be the factory and the whole world my market."

Other nations have similar ideals, every one of the European nations.

They are all so-called Christian nations, but they have neither produced Christianity nor have they been united by it. Christianity was either imposed upon them by force or they may have accepted it voluntarily. It did not spring from their brain. It did not sprout from their blood.

They are peoples who have been subjugated by the church. This superimposed religion, Christianity, swims about on the surface and does not penetrate into the core of their souls. It has no real relation to their daily existence. It is not a social experience. It is merely a faith. It is a key to open up a heaven after death and not a key with which to force open the portals of this life. It is an affair of the other world and does not apply to this earth and to earthly conduct. It is a negation of work and progress here and now.

Christianity is a creed and not an inner urge. It is a denial of this world, a severance from reality, an abdication, a means of redemption from life and not of salvation in life.

It is therefore carried aloft, like a cloak covering the surface of existence. Below this Christian covering, there dominate Roman law, Greek art, European technology.

To these four streams of culture, a fifth is added: the specific nationality, which justifies all crimes against other nationalities in the name of patriotism.

Hence, if a European nation seriously wants to liberate itself, it must first get rid of the clerical covering, the international church. If such a nation is to progress in this world, it must first renounce the superimposed heaven and the superimposed religion.

ציקן גאָט, דער איז זײַן קינד... און פֿון ציון גייט אַרױס דאָס געזעץ פֿאַר פֿעלקער.... פֿעלקער....

!די נאַציאַנאַלע -- וועלט־אידעע

?האַבן עס אַנדערע פֿעלקער

האָבן דײַטשן, פֿראַנצױזן, ענגלענדער, רוסן און אַנדערע אײראָפּעיִשע פֿעל־ קער אַ נאַציאָנאַלע װעלט־אָנשױונג, אַ נאַציאָנאַלע רעליגיע? אָדער נאַציאָנאַלע װעלט־אידעאַלן?

פֿאַראַן "דײַטשע פֿילאָסאָפֿיע". דאָס הייסט: פֿילאָסאָפֿישע ביכער. געשריבן פֿאַראַן "דײַטשע פֿילאָסאָפֿישע אידעע איז נישט פֿאַראַן... פֿאַר דײַטשן אױף דײַטש ... קײן דײַטש־פֿילאָסאָפֿישע אידעע איז נישט פֿאַראַן.

פֿאַראַן פֿראַנצייזישער אידעאַלן פֿאַר און צוליב דער פֿראַנצייזישער נאַציע: גרויס אַל זײַן פֿראַנקרײַך און צעשפּרייט, און גערימט, באָדן זאָל זי זיך נאַציע: גרויס זאָל זײַן פֿראַנקרײַך און צעשפּרייט, און גערימט, אין גלאַנץ....

פֿאַראַן אידעאַלן פֿאַר ענגלאַנד: איך די פֿאַבריק, די גאַנצע װעלט מײַן מאַרק!

און אַזוי אַלע... אַלע....

קריסטן זענען זיי....

האָט זיי דאָך דאָס קריסטנטום נישט פֿאַראייניקט. זיי האָבן זייער קריס־ טנטום נישט באַשאַפֿן; מען האָט עס זיי אָנגעוואָרפֿן מיט גוואַלט, אָדער זיי האָבן עס גערנוויליק אָנגענומען. עס איז נישט אַרױסגעשפּרונגען פֿון זייערע געהירן, נישט אַרױסגעשפּראָצט פֿון זייער געבליט ....

.... דאָס זענען פֿעלקער פֿון קלויסטער באַצווונגענע

שווימט דאָס פֿרעמדע אַרום פֿון אויבן און קומט נישט אין תּוך פֿון דער נשמה אַרײַן... האָט עס מיטן ווירקלעכן לעבן קיין מגע ומשא נישט: עס ווערט אויס סאָציאַלע דערשײַנונג. עס ווערט ״גלויבן״... עס ווערט אַ שליסל אויפֿצועפֿענען דעם הימל נאָכן טויט, נישט צו באַצווינגען דאָס לעבן, עס איז אויפֿצועפֿענען דעם הימל נאָכן טויט, נישט לעבן אויף דער ערד; עס פֿאַרלייקנט ״מלכות השמים״. נישט ערד און נישט לעבן אויף דער ערד; עס פֿאַרלייקנט אַרבעט און אַנטוויקלונג....

עס איז גלויבן, נישט ווילן; עס איז אַפּזאָגן זיך, אָפּ־ שיידן, אַוועקגיין; אויסלייזן זיך פֿון לעבן, נישט פֿאַרן לעבן....

טראָגט מען עס אויבן, איבערן לעבן, ווי אַ מאַנטל; אינעם לעבן, אונטערן מאַנטל רעגירט דאָס רוימישע רעכט, די גריכישע קונסט, די אייראָפּעישע טעכניק....

פֿיר פֿאַרשײדנאַרטיקע קװעלן פֿון רעכט — די פֿינפֿטע איז די נאַציאָ־ בּאַר פֿאַר װאָס הײליקט שױן אַלע פֿאַרברעכנס קעגן אַנדערע אַלט — פּאַ־ טריאָטיזם....

און דעריבער, וויל זיך אַן אייראָפּעיִשע נאַציע ווירקלעך באַפֿרײַען, מוז זי זיך צו אַלעם ערשטן באַפֿרײַען פֿון אינטערנאַציאָנאַלן קלויסטער... וויל זי פּראָגרעסירן אין לעבן, מוז זי זיך אָפּזאָגן פֿון הימל, פֿון רעליגיע.... We Jews, on the other hand, a people without territory, without a common language, with an urge for culture, yes, even when deprived of culture, we as "a nation—and nothing more" would amount to nothing.

And how easy it is to go away from nothing!

# VI

#### OTHER WAYS

The struggle between us and the others is not academic. It is real.

Only a superficial person can fail to see the connection between cultural eras and a world-ideology.

The world, seen through Jewish eyes, is an organic unity bound together by a common force. It is, therefore, a morally responsible world.

The world, seen through heathen eyes, consists of epileptic, accidental, mysterious, or revealed forces. These forces are not subject to a universal will and are therefore without any moral responsibility.

On the road from heathendom to Judaism, there is much debating and generalizing, until mankind conceives of gods and demi-gods, with the world as a battleground of conflicting divinities. The strongest of these is Jupiter. He emerges as the victor. Nevertheless, each of the other deities retains a voice; each interferes; each in his own time and place, in his own temple and on his special day, lays down the law and his own moral system.

The nearer one comes to Judaism, the more does idolatry disappear outwardly. The divine symbols, carved on wood or cut into stone or painted on walls and on canvas, are destroyed and reduced to dust. The world, however, continues to be ruled by hundreds of legal and moral codes. Not a single national philosophy except the Jewish has attained to unity in all aspects of life.

Not a single other nation submits at heart to the one and only God.

Compared to the Jewish concept of the world, all other philosophies are provincial, local, for domestic use only, restricted to home consumption.

Our slogan today is, therefore, renaissance!

מיר - אַ פֿאָלק אָן באַזיץ, אָן אַן איינהייטלעכער שפּראַך, מיט אַ דראַנג נאָך קולטור און נאָך אָן קולטור, מיר - אַלס  $_{\kappa}$ נאָציע און נישט מער $^{\kappa}$ , זענען מיר גאַרנישט!

און ווי לײַכט איז פֿון גאָרנישט אַוועקצוגיין!...

6

### נאָך װעגן

נישט קיין אַקאַדעמישער שטרײַט ווערט צווישן אונדז און אַנדערע גע־ פֿירט.

נאָר אַן אייבערפֿלעכלעכער מענטש זעט נישט דעם צוזאַמענהאַנג צווישן קולטור־מאָמענטן און וועלט־אָנשויונג.

די וועלט. מיט ייִדישע אויגן געזען, איז אַן אָרגאַניש צוזאַמענגעבונדענע, ארגאַניזירטע און דעריבער מאַראַליש פֿאַראַנטוואָרטלעכע וועלט.

די וועלט, מיט היידנישע אויגן געזען, איז אַן עפּילעפּטיק, צעוואָרפֿענע, באַהאַלטענע און אָפֿענע קרעפֿטן וואָס פֿאַלן קיין געזעץ נישט אונטער און וועלכע באַהאַלטענע און אָפֿענע קרעפֿטן וואָס פֿאַלן קיין געזעץ נישט שטעלן.

אויפֿן וועג פֿון היידנטום צום ייִדישקייט ווערט אינטעגרירט, גענעראַלי־
זירט... קומט מען צו געטער און האַלבע געטער. ווערט די וועלט אַ שלאַכט־
פֿעלד צווישן זיי. הייסט דער שטאַרקערער, דער זיגערישער — יופּיטער,
אַ דעה אָבער האָבן אַלע, אַלע מישן זיך אַרײַן, איז יעדער גאָט אין זײַן צײַט
אָדער אויף זײַן אָרט, אין זײַן טעמפּל אָדער אין זײַן טאָג — געזעץ און אימ־
פּעראַטיוו.

איז, ווײַטער און נעענטער צום ייִדנטום קומענדיק, דאָס געצנטום אוי־ס ער לעך געפֿאַלן, די געטער־סימבאָלן, אין האָלץ געשניצט, אין שטיין אויס־געהאַקט, אויף ווענט און לײַוונט געמאָלט, זענען צעשטערט און צעשטויבט גע־וואָרן — פֿון הונדערטער אימפּעראַטיוון ווערט דאָך געפֿירט די וועלט... צו קיין איינהייט איז אויסער דעם ייִדנטום קיין איינציקע נאַציאָנאַלע וועלט־צו קיין איינהייט געקומען....

.קיינער וואַרפֿט זיך דעם איינציקן נישט אונטער

זענען זיי אַלע קעגן דעם ייִדישן — פּראָווינציאַליזמען, היימיש, אויף אייגן געברויך, געבאַקענע פֿילאָסאָפֿיעס... קאָן זיך די העכערע אויף אייגן געברויך, געבאַקענע פֿילאָסאָפֿיעס... אידעע דער נידעריקערער נישט אונטערגעבן, דאָס העכערע בלוט אינסטינקטיוו מיטן נידעריקערן נישט מישן....

איז דאָס געשריי: רענעסאַנס!

Let me utter my word freely, let me work and create cultural values in harmony with my world-view. I, the Jew, gave you so much formerly, let me give you of myself once more.

The battle between us is not restricted to any one place. It is a long time since we left the cradle of our national life. Willingly or unwillingly, we became a world-people. The conflict does not hence rage within any one boundary but is worldwide in scope.

We do not wage war against this people or that or against a coalition of several peoples. We face each other as Jews and Gentiles, Jewish will and Gentile will.

Jews, monotheistic by religion and monistic in their thinking, cannot mingle with others who have not yet attained this level of feeling and thinking. Jewishness cannot submit to a less advanced form of civilization. It must struggle for the right to create a world-culture according to its light.

Scholars, whose training lies outside of the Jewish orb, come to us and offer us gratuitous advice.

For a long time our mouths were shut and our hands tied. We could neither talk nor work. We were advised to go to others and to beg crumbs of others. We were told to assimilate. Why set up our own workshop?

If I have my own evaluation of good and evil, they advise me to change my standard of values.

If I fight for my concept of truth, they laugh at my so-called mission.

But the greatest danger to our people now accrues from two groups: those who are too rash in promising and those who succumb too easily to exaggerated pessimism.

The former told us: "Your home is open, tomorrow I'll give it to you!" And when the morrow came and the home was not opened up to us, many fled in despair from our midst, having lost their hope for salvation.

The latter tell us: "What you build in the diaspora is built on quicksand and water, the wind carries it away." Hence, many give up building and turn to foreign cultures and foreign values. When the foreign nationality insists that, as condition of admittance, you acknowledge that the Messiah and Redeemer has already come, you ponder: "Perhaps it would be wiser to abdicate."

לאַזט מיך פֿרײַ רעדן מײַן װאָרט, פֿרײַ אַרבעטן און קולטורװערטן באַ־ שאַפֿן לױט מײַן װעלט־אָנשוֹיונג, איך האָב אײַך אַ מאָל אַזױ פֿיל געגעבן לאַזט מיך נאָך אַ מאָל געבן.

און נישט אויף אַ באַשטימט אָרט ווערט דער שטרײַט געפֿירט. מיר האָבן שוין לאַנג די נאַציאָנאַלע קינדערוויג פֿאַרלאָזט; גערן אָדער נישט גערן, אַ וועלט־שוין לאַנג די נאַציאָנאַלע קינדערוויג דער קאָמף, אַ וועלטקאַמף איז ער!

און נישט מיט דעם אָדער יענעם פֿאָלק פֿירן מיר אים, און נישט מיט דעם אָדער ייִדן און גויים שטייען זיך אַקעגן, ייִדיש אַ קאָאַליציע פֿון אייניקע פֿעלקער. ייִדן און גויים שטייען זיך אַקעגן, ייִדיש בלוט און גוייִש בלוט ....

קאָן זיך דאָס ייִדישע בלוט װאָס איז אין דער רעליגיעזער פֿאָרעם מאָנאָ־ טעיִסטיש, אין דער פֿילאָסאָפֿישער מאָניסטיש, מיט אַנדער בלוט נישט מישן; קאָן אַ העכערע װעלט־אָנשױונג דער נידעריקערער זיך נישט אונטערגעבן, מוז זי שטרײַטן אום דאָס רעכט איר אייגענע װעלטקולטור צו שאַפֿן.

קומען די אין דער פֿרעמד געלערנטע און האָבן לײַכטע עצות; לײַכטע, ווײַל אייבערפֿלעכלעכע....

האָט מען אונדז איבער אַ לאַנגער צײַט דאָס מויל פֿאַרמאַכט, די הענט גער בונדן, נישט רעדן געלאָזט, נישט אַרבעטן. ראָט מען אונדז: גיי און בעטל... אַסימיליר זיך, הייסט עס: נאָך וואָס אַ באַזונדער ווערקשטעל?

איבער מען מיר: שאַץ איבער האָב איך מײַן אָפּשאַצן פֿון שלעכט און גוט, ראָט מען מיר: שאַץ איבער די ווערטן!

."שטרײַט איך פֿאַר מײַן אמת — לאַכט מען אױף מײַן ״מיסיע

אָם געפֿערלעכסטן אָבער זענען: איבערגעאײַלטע צוזאָגן און איבערגעטריבענער פּעסימיזם....

דיר! זי דירן איז אָפֿן, מאָרגן גיב איך זי דיר!

און אַז דער מאָרגן איז געקומען און די היים האָט זיך נישט געעפֿנט. זענען מאַנכע אַנטלאָפֿן פֿון אונדז, מער קיין האָפֿענונג אויף רעטונג נישט געהאַט....

יָּדער:

וואָס איר מאַכט אין דער פֿרעמד, איז געבויט אויפֿן וואַסער, געבויט אויף זאַמד, דאָס טראָגט אַוועק דער ווינט....

ווערט מען אָפּהענטיק, זוכט מען פֿרעמדע קולטורן, פֿרעמדע גיטער. און שטעלט יענער אַ באַדינג: זײַ מודה, אַז משיח איז געקומען, טראַכט מען: דער קליגערער טרעט אַפּ....

#### VII

#### CONCLUSION

Now, I am not advocating that we shut ourselves up in a spiritual ghetto. On the contrary, we should get out of such a ghetto. But we should get out as Jews, with our own spiritual treasures. We should interchange, give and take, but not beg.

Ghetto is impotence. Cultural cross-fertilization is the only possibility for human development. Humanity must be the synthesis, the sum, the quintessence of all national cultural forms and philosophies.

### 7 אויםפֿיר

איך רעד נישט פֿון פֿאַרשליסן זיך אין אַ גײַסטיקן געטאָ. מען זאָל אַ ר ו י ס פֿון געטאָ. נאָר מיט אייגענעם גײַסט. מיט אַן אייגן גײַסטיק פֿאַרמעגן און פֿון געטאָ. געבן און נעמען, נישט בעטלען.

געטאָ איז אימפּאָטענץ: קולטור־קרייציקונג — די איינציקע מעגלעכקייט פֿאַר דער מענטשלעכער אַנטוויקלונג. זאָל קומען דער מענטשלעכער אַנטוויקלונג. זאָל קומען דער מענטשלעכער אַנטוויקלונג. זאָל קומען פֿון אַלע נאַציאָנאַלע קולטור־פֿאָרמען דער סינטעז, דער סך־הפּל, די קווינטעסענץ פֿון אַלע נאַציאָנאַלע קולטור־פֿאָרמען און וועלט־אָנשויונגען.

#### **POSTSCRIPT**

This volume is addressed to the general reader rather than to the specialist in literary and cultural history. The editor has, therefore, not included bibliographical references and critical apparatus, easily accessible to Peretz scholars in the research publications of the Yiddish Scientific Institute—Yivo and elsewhere.

For the same reason, the English transcription of Yiddish names and technical terms follows accepted usage and not Yivo's strictly scientific standards. For example: Yitschok, havdalla, Beele, instead of havdole, Yitskhok, Beyle.

## ALSO by SOL LIPTZIN

GERMANY'S STEPCHILDREN

ARTHUR SCHNITZLER

RICHARD BEER-HOFMANN

SHELLEY IN GERMANY

THE WEAVERS IN GERMAN LITERATURE

LYRIC PIONEERS OF MODERN GERMANY

HISTORICAL SURVEY OF GERMAN LITERATURE

FROM NOVALIS TO NIETZSCHE

HEINE

#### YIVO PUBLICATIONS IN ENGLISH

- A. A. Roback, *The Story of Yiddish Literature*, New York, Yiddish Scientific Institute, 1940. 448 pp. Out of print
- S. Mendelsohn, *The Polish Jews behind the Nazi Ghetto Walls*, New York, Yiddish Scientific Institute, 1942. 32 pp.
- S. Mendelsohn, *The Battle of the Warsaw Ghetto*, New York, Yiddish Scientific Institute, 1944. 28 pp.

Sol Liptzin, Yivo's Way, New York, Yiddish Scientific Institute, Second Printing, 1944. 13 pp.

Paul Klapper, The Pursuit of Light, New York, Yiddish Scientific Institute, 1944. 7 pp.

Ilya Dijour, Statistics of Extinction, New York, Yiddish Scientific Institute, Second Printing, 1944. 8 pp.

Jacob Lestchinsky, Jewish Migration for the Past Hundred Years, New York, Yiddish Scientific Institute, 1944. 22 pp.

The Classification of Jewish Immigrants and Its Implications, A survey of opinion, New York, Yiddish Scientific listitute, 1945. 154 pp.

Samuel C. Kohs, Jews in the United States Armed Forces, New York, Yiddish Scientific Institute, 1945. 16 pp.

Harry J. Carman, Academic Research and the Quest for Peace, New York, Yiddish Scientific Institute, 1945. 7 pp.

Underground Cultural Work in the Jewish Ghettos of Poland. A Report Sent from Warsaw on May 20, 1944, New York, Yiddish Scientific Institute, 1945. 6 pp.

Desiderata of Nazi Literature on the Jews, New York, Yiddish Scientific Institute, 1945. 40 pp.

M. Weinreich, Hitler's Professors, The Part of Scholarship in Germany's Crimes Against the Jewish People, New York, Yiddish Scientific Institute, 1946. 291 pp.

Yivo Annual of Jewish Social Science, Vol. I, New York, Yiddish Scientific Institute, 1946. 319 pp.

Basic Facts About Yiddish, New York, Yiddish Scientific Institute, 1946. 11 pp.

News of the Yivo, bi-monthly published in New York by the Yiddish Scientific Institute.

#### YIDDISH SCIENTIFIC INSTITUTE—YIVO

535 West 123rd Street, New York 27, N. Y.

The Yiddish Scientific Institute, also known by its Yiddish initials as YIVO, was founded in Vilna in 1925 for the scientific study of Jewish life throughout the world with particular emphasis on its sociological aspects. By 1939, branches and societies of friends of the Yivo were functioning in thirty countries. At the outbreak of World War II, the headquarters of the Yivo was transferred to New York, where a branch had been in existence since 1925.

#### MAIN PURPOSES OF THE YIVO

DOCUMENTATION AND RECORDING: The library, archives, and museum of the Yivo constitute a central repository for published and unpublished material pertaining to Jewish life, present and past, all over the world.

ANALYSIS AND RESEARCH: The following fields have been particularly prominent in the research of the Yivo: history; sociology; economics and statistics; psychology and education; linguistics, literature, and folklore. The Yivo publishes monographs and volumes of studies as well as several periodicals.

TRAINING: The Yivo's Research Training Division, to which a Junior Department is attached, is being developed into the Yivo Graduate School of Jewish Social Science. The school is to train persons of adequate background and education for Jewish research and Jewish community leadership.